


3= BOB. FIQHNING YUZAGA KELISH TARIXIVA RIVOJLANISH
BOSQICHLAM

Tayanch iboralar: figh, huquqiy tizim. faqih, taxrij, tarjih, mugqallid, ilk
huquqiy maktablar, ahli 2za V. ahli hadis, Hijoz maktabi, Iroq maktabi.

§ 1. Figh tushunchasi

Figh so‘zi arab tilida chuqur tushinish, idrok etish degan ma’nolarni
bildiradi. Figh so‘zi bilan bir qatorda «fahm», “ma’rifat”, “ilm” so‘zlari ham
anglash, bilish, idrok etish ma'nolarini bildiradi. Ammo Figh deganda
atroflicha, mohiyatiga yetgan holda bilish va tushunish ko‘zda tutiladi. «Rubba
homili fighin g'ayru faqihin», ya'ni “fighni tashuvchi ko'pgina kishilar faqih
emaslar”, degan maqolda shu xususiyat ko‘zda tutilgandir.

Figh so‘zining mazmuni vaqt o‘tishi bilan shakllanib, takomillashib borgan.
[lk davrdagi figh tushunchasi bilan keyingi davrdagi figh tushunchasi o‘zgarib
takomillashib borgan.

Figh tushunchasi bilan bog'liq ilk davrda zikr gilingan garashlami Qur’oni
karimda uchratamiz. «Niso» surasi 78-oyat. «A’rof» surasi 179-oyat, «Hud»
surasi gi-oyatlarda «figh» sozi chuqur anglash, mulohaza qilish, idrok etish
degan ma’nolarda ishlatilgan.

Payg‘ambarimizning mashhur hadislaridan birida sliundav deyiladi: “Alloh
kimga yaxshilikni ravo ko‘rsa uni dinda fagih qilib qo‘yadi”. Bu hadis ko‘p
hollarda figh ilmini va figh ilmi bilan shug‘ullangan shaxslami ulugiash
magsadida zikr qilinadi.

Aslida bu hadisning bir gismi bo‘lib, uning davomi bor. Hadisning davomi
shunday: “Men faqat tags irn 1 aguvc hi man, Alloh beradi. Bu ummat
Allohning amrida davom etadi, ularga qarshi bo‘lganlar giyomat kelguncha
zarar bera olishmaydi”.

Olimlaming ta’kidlashlaricha, bu hadis urushda o‘lja tagsimlash hodisasi
bilan bog'lig. bir urushdan so‘ng o‘ljalar

42—
tagsimlanayotgan paytda bir kishi Payg'ambarimizdan norozi bo‘lgan holda
adolat qilishini so‘raydi, shunda Payg‘ambar ushbu hadisni aytgan ekan.

Hadisning oljalami yoki mollami tagsimlash ishi bilan bogliq ekanligini
imom Buxoriy bu hadisni “Xumus”, ya'ni ulushlarning beshdan birini ajratishga
bag‘ishlangan bobda, Muslim ibn Hajjoj esa “Zakot” bobida zikr gilganligini
tasdiglaydi.

Agar hadisning aytilish sababini ko‘zda tutadigan bo‘lsak, hadisning
mazmunini shunday tushunish mumkin: «Hamma narsani beruvchi Alloh.
o‘ljalarni tagsimlash haqidagi ulushlarni ham belgilab bergan Alloh. Men faqat
tagsimlovchiman. Mening ishlarim albatta Allohning irodasi va hukmi asosida



bo‘ladi. Buni fahm-farosatli kishilar bilishadi. Aslida bunday idrokm Alloh o‘zi
suygan va yaxshilikni iroda qilgan bandasiga beradi. Mana shunday kishilar bor
ekan, bu ummat giyomat kelguncha ishlari Allohning ko'rsatmasi asosida haq
uzra bo‘lishadi va ularga g‘oyaviy yoki boshqga jihatdan garshi bo‘lganlar ularga
zarar keltira olishmaydi».

Yuqorida zikr qilingan tarixiy hodisa va uning hadis mazmuniga ta’sirini
inobatga olgan holda mazkur hadisdagi figh tushunchasini izohlaydigan
bo‘lsak, aytish mumkmki, figh bu Payg'ambarning olib borayotgan ishlari, diniy
va dunyoviy ishlami yuritishlarini to‘gri anglash, to‘g'ri tushunish va to‘g‘ri
baho bera olish salohiyatidir. Boshqacha qilib aytganda bu siyosiy onglilikdir.
Davlat boshlig'i bo'lgan Muhammad payg‘ambaming olib borayotgan siyosatini,
xoh diniy bo‘lsin, xoh dunyoviy bo‘lsin xalgni boshqarishiga oid ishlarini to‘g‘ri
anglab, ulaming behikmat emasligini tushungan va mohiyatini bilgan kishi
fagih deb atalgan. Shu sababli boisa kerak, Muslim ibn Hajjoj bu hadsini
“Imora”, ya'ni amirlik, davlat ishlariga bag'ishlangan bobda ham zikr gilgan.

Madina shahar-davlatida turli siyosiy gnruhlarning shakllanib, Muliammad
payg‘ambar ortidan turli ig'volarni tarqatib, uning har bir ishini noto‘g'ri talgin
qilib, salbiy jihatini ko‘rsatishga urinayotganligini inobatga olsak, hadisning bu
mazmunini anglash qiyin bo‘lmaydi. Shu nugqtai-nazardan yondashadigan
bo'lsak, Termiziy rivoyat qilgan: “Bitta faqih shaytonga ming obid, ya'ni
ibodatgo'y kishidan ko‘ra (yoldan ozdirishi - A.S.) og'irroqdir” hadisining
mazmuni an’anaviy ravishda biz tushungan ma’nodan boshga bo'lib chigadi.

Keyingi davrlarda figh tushunchasi dinni chuqur anglash degan mazmunni
ifodalagan va u islom dini bilan bogliq barcha ilmlami o‘z ichiga olgan.
Olimlarning  ta’kidlashlaricha, @Abu Hanifaning mafkura (aqoid)ga
bag‘ishlangan asarini “al- Figh al-akbar” (Katta figh) deb ataganligini ham shu
davrdagi umumiy garashga asoslangan. Olimlar shundan kelib chiggan holda
mafkura (aqoid) ilmini “al-figh al-akbar”, huqugshimoslik (figh) ilmini esa “al-
figh al-asg‘ar” (kichik figh) deb atalganligini taxmin gilishadi.

Fikrimizcha, Abu Hanifaning mafkura (aqoid) ilmini umumiy mazmundagi
figh tushunchasidan ajratib, maxsus nom bilan “al-figh al-akbar” deb atashi
uning ilmlami tasniflashdagi ilk gadam sifatida baholash mumkin.

Fighga berilgan birinchi ta’rif ham Abu Hanifaga mansub. Bu “al-Figh
ma’rifat an-nafs maa lahaa va maa ’alayhaa” degan ta'rif bo'lib, u ko‘pincha
“Figh bu - insonning o‘ziga foydali va zararli narsa (norma)larni bilishidir”, deb
tushuntiriladi. 4

Shunga ko‘ra, ilmdan hosil bo‘ladigan foyda va zarar masalasi ta’rifda asosiy
o‘ringa chiqarilgan. Olimlar bu ta’rifda figh tushunchasining mafkura bilan
shug'ullanuvchi aqoid, axloq masalalari bilan shug‘ullanuvchi tasawuf va



huqugshunoslik bilan shug'ullanuvchi figh ilmlarini o‘z ichiga gamrab
olganligini ta’kidlashgan. Zero, to‘g’ri e’tiqodni o‘rgansa - yaxshi, oxirati obod
bo‘ladi, yomon e’tiqodga ega bo‘lsa - yomon, oxirati barbod bo‘ladi, yaxshi
axlogni o‘rgansa - yaxshi, odamlar orasida hurmatli bo‘ladi, yomon axlogqa ega
boisa - yomon, odamlar orasida e’tiborsiz bo‘ladi, rioya etishi lozim bo‘lgan
norma (hukm)lami o‘rgansa - yaxshi, savob oladi, tagiglangan ishlami bilmasa
yoki norma (hukm)larga rioya etmasa - yomon, gunohkor bo‘ladi yoki
jazolanadi.

Yuqoridagilardan kelib chiggan holda aytish mumkinki, figh tushunchasi
keng bo‘lib, yuqoridagi ta'rifga ko‘ra bu soz mazmuniga aqoid, tasavvuf va figh
ilmlari kirib ketadi. Hatto



ba’zi olimlar Qur'onni va hadislami anglashni figh deb atashgan. Shu sababli
ayrim olimlar ushbu ta’rifni aynan bugungi kunda tushunayotgan figh ilmini
ko‘rsatish uchun unmg oxiriga “amalan”, ya’ni amaliy jihatdan degan so‘zni
go‘shishni taklif gilishgan. Bu yerda shuni alohida aytib o‘tish lozimki, islom
huquqgida “amaliy” tushunchasi insonning xatti-harakatini ifodalagani uchun u
ko‘pincha huquqiy degan ma’noda ishlatilgan. Shunga ko‘ra, ta’rif shunday
tarjima qilinadi: “Figh bu - insonning amaliy (huquqiy) jihatdan foydali va
zararli bo‘lgan (norma)larni bilishidir”.

Aslida arab tilida predlog (harf)lar gapning mazmuni va grammatik holatiga
qarab turlicha ma’no bildiradi. Masalan, ushbu ta’rifdagi “lahaa” so‘zidagi “lom”
harfi bu yerda ozidan keyin kelgan so‘zlami qaratkich kelishigida kelishini
talab giladigan holatda (al-lom al-jorra). Arab tili mutaxassislariga ko‘ra “lom”
harfi bu holatda 14 ma’noni bildiradi. Shu nuqtai nazardan kelib chiggan holda
bu ta’rifda ishlatilgan foyda ma’nosini ifodalagan “laa” va zarar ma’nosini
ifodalagan “alaa” predloglarining mazmuni boshqgacha talqin qilish mumkin.
Masalan, “liy 'alayka haqq” deyilgan “mening senda haqqim bor” deyilgan “lom”
predlog (harf)i tegishlilik va huqugni, “alo” predlog (harf)i zimmadagi
majburiyat ma’nolarini bildiradi. Ushbu mazmunni yuqoridagi ta'rifga tatbiq
etgan holda shunday iarjima qilish mumkin: “Figh bu - insonning o'z huquq va
majburiyatlarini bilishidir”. Bu mazmun fighning asl mohiyatini a undan
ko'zlangan magsadni ifodalab bera oladi.

Abu Hanifadan so‘ng fighga ta'’rif bergan kishi bu imom Shofe’iydir. U fighni
shunday ta’riflaydi: “Figh bu - aniq lafsiliy) dalillardan chiqarilgan shariat
normalarini o‘rganuvchi ihndir”. Olimlarga xo4a, dalillar ikki xil bo‘ladi: aniq
(tafsiliy) va nnuiniy (ijmoliy yoki kulliy). Aniq (tafsiliy) dalil deganda biror =
:rmaning huquqiy asosini aniq ko‘rsatadigan dalil tushuniladi. ° iasalan,
tahoratning namoz o‘qish uchun shartligi Qur’oni i*rundagi Moida sui'asining
6-oyatidagi “Ey imon kelth'ganlai’, tgar namozga tursangiz yuzlaringizni, ikki
qolingizni tirsaklari : . an yuvingiz, boshingizga masx tortingiz va ikki
oyogingizm Tiqlari bilan (yuvingiz)” degan qisrni bilan asoslanishi
ko‘rsatilganda aniq (tafsiliy) dalil bo‘ladi. Agar umumiy holda namoz uchun
tahoratning shartligini uning Qur'onda mustahkamlab gqo'yilganligi bilan
asoslansa, bu umumiy (kulliy yoki ijmoliy) dalil bo‘ladi, Demak, bu ta’rifga ko‘ra
figh deganda normalami ulaming aniq huquqiy asoslari bilan birga o‘rgatadagin
ihn tushuniladi. Hozirgi kunda ushbu ta’rif barcha olimlar tomonidan fighni
toiiq ifodalab bera oladigan ta'rif sifatttla gabul qilingan.

Bu ikki ta’rifni solishtiradigan bo'lsak quyidagi farqlami kuzatish mumkin.

Birinchidan, Abu Hanifaning ta’rifida figh faqat bilish sifatida baholangan.
Boshqgacha qilib aytadigan bo‘lsak, figh deganda huqugqiy savodxonlik nazarda
tutilgan. Shofe’iyning ta’rifida esa, figh ilm sifatida ko‘rsatilgan. Shundan ba’zi



tadqgiqotchilar figh Shofe’iyning davrida ihn sifatida shakllangan degan
xulosaga kelishgan.

Uddnchidan, Abu Hanifaning ta'rifida fighning obyekti sifatida huquq va
majburiyatlami belgilab beruvchi normalar ko‘rsatilgan bo‘lsa, Shofe’iyning
ta’'rifida bunday normalar bilan birga ulaming aniq huquqiy asoslari ham xo °
zda tutilgan, Shundan kelib chiqgan holda fagat shariat normalarini biladigan
kishilar Abu Hanifaning ta'rifiga ko‘ra faqih hisoblanadi. Masalan, shariat
normalarining to‘plami sifatida qo‘llaniladigan fighiy matnlar turkumiga
kiruvchi “Muxtasar al-Quduriy” yoki diyorimizda bir necha asrlardan beri
madrasalarda darslik sifatida o‘qgitilayotgan “Muxtasar al-viqoya” kitoblarini
o‘qib, yodlab olgan kishi Abu Hanifaning tarifiga kora faqgih bolib, olimlar
bunday faqihni majoziy fagih deb atashadi. Agar ulaming aniq huqugqiy asoslari
bilan bilsa Shofe’iyning ta'rifiga kora faqih hisoblanadi. Masalan, shariat
normalarini asoslab, izohlab yozilgan mashhur “al-Hidoya” asarini o‘rgangan
kishi Shofe’iyning ta'rifiga kora faqih hisoblanib, olimlar bunday faqihni
haqiqiy faqih deb atashadi. Figh ilmi qoidasiga ko‘ra, majoziy faqihlar yuzaga
kelgan holat bo'yicha huquqgiy yechim yoiini ko‘rsatayotganda fagat o‘zi
o‘rgangan normalami manbasini aytgan holda naqgl qilishi mumkin, hatto uni
o‘zidan chiqarib. “shunday boMadi” deyishga ham haqqi yo‘q deyiladi. Haqiqiy
fagih esa har bir normaning huqugqiy asoslarini va mohiyatini bilganligi uchun u
muayyan shartlarga rioya qilgan holda huquqiy yechim yoMlarini o‘zi
ko‘rsatishi mumkin deyiladi.

§ 2. Figh ilmining rivojlanish bosqichlari

Fighning mustaqil ilm sifatida shakllanishi VIII-LX asrlarga kelibgina amalga
oshdi. Ko‘pchilik tadqgiqotchilar figh ilmining yuzaga kelishini mazhablaming
shakllanishi bilan bog‘lashadi. Ayrimlar esa figh ilmini shariat bilan bir paytda
yuzaga kelgan deb hisoblashadi. Ammo birinchi garash haqiqatga yaqin. Zero
::gh tushunchasining tahlilida ko‘rganimizdek, ilgari paytlarda rlgh tnshunchasi
kengroqg ma'noni ifodalab, aniq bir ilmning nomi bo‘lmagan. Qolaversa,
Umaviylar davrida shakllangan ilk huqugiy maktablar tom ma’noda huquq
maktabi bo‘lmagan. Balki ular ham hadis maktabi, ham tafsir maktabi ham
bo‘lgan. Shu sababli ular tafsir ilmining tarixida ham, hadis ilminmg urixida
ham zikr gilinadi. Demak bu davrda ham figh xali to‘liq mostaqil bo‘lmagan
edi, Abbosiylar davrida mazhablarning shakllanishi fighning ilm sifatida
shakllanishiga olib kelgan. 46

Figh ilmining tarixini o‘rgangan olimlar uning rivojlanish :: sqichlarini
turlicha ko‘rsatishadi. Ammo bu boradagi klassik *mfhi ko‘pchilik olimlar zikr
qilishgan. Unga ko‘ra figh ilmi
- bosqgichda rivojlangan. Bular: payg'ambar davri, sahobalar iavri, tobeinlar
davri, mujtahidlar davri, muxarrijlar davri va '-aqlid davri. Shu bilan birga



boshqga turdagi tasniflar ham mavjud. \mmo biz bu yerda boshqgacha tasnif
asosida fighning rivojlanish arixini tahlil gilishni ma’qul deb bildik. Bunga ko‘ra
fighning n ojlanish bosqchilar shu davrlami bosib o‘tgan: shakllanish iwri,
yuzaga kelish davri, rivojlanish davri, turg‘unlik davri va

g'onish davri

§ 3. Fighning shakllanish davri

Shakllanish davri fighning ilm sifatida shakllanmagan, _~~o kurtaklari
shakllanayotgan davrdir.

Shakllanish davri Madina shahar davlati (622-632), Xulafoi
- 1-;:dun (632-661) va Umaviylar (661-750) davrlarini o‘z ichiga  idi.

A7



Madina shahar-davlati (622-632) davri shariat yuzaga keigati davr bo‘lib,
bu dawning figh bilan bog'liglik jihatlari ayrim prinsipial qoidalarining
shakllanishida ko‘rish mumkin.

[k prinsipial qoida bu ayrim masalalarda huquqiy plyuralizm (ixtilof
(ta'addud) al-ijtihod)ga yo‘l ochilishidir, Buni biz bir necha ko‘rinishda
ko'ramiz.

Birinchidan, davlat mansabiga tayinlangan sahobalaming shaxsiy
garashlariga ega bo‘lishini goMIab-quwatlashda ko‘ramiz. Masalan, Muoz ibn
Jabalning Yamanga hokim (voliy) etib tayinlanganda uning huquqiy
masalalami hal qilishda shaxsiy qarashiga tayanishi haqidagi gapi
Payg‘ambami xursand qiladi.

Ikkinchidan, sahobalar mansabni egallamagan bo‘lsalar ham
Payg'ambardan uzoqroq joyda bo‘lganlarida shaxsiy qarash (ljtihod)lari
asosida kichik ijtimoiy masalalami hal qilishgan va Payg‘ambarham ularga
ijjobiy munosabat bildirgan. Bular asosan Qur'on o‘qib dam solganlik uchun
haq olish, junub bo‘lgan kishi sovuq kunda kasal bo'lishi yoki hayotiga xavf
bo‘lishidan qo‘rqganda g'usl gilmasdan tayammum qilishi mumkinligi kabi
masalalarga oid bo Igan. Bu iurdagi holatlar asosan sunnaning taqririy sunna
turida aks etgan.

Uchmchidan, Payg'ambaming ayrim holatlarda umumiy qoidadan
chetlashib, yengillashtirishga qaratilgan ko ‘rsatmalarida sahobalaming asl
qoida bo'yicha harakat qilishlariga e’tiroz bildirmagan. Masalan, Xandaq
jangidan so'ng Payg'ambar Banu Qui-ayza yerlariga bormasdan asr namozini
o‘qishni tagiglaganda sahobalaming bir gumhi ushbu ko‘rsatmaga rioya
etishgan bo'lsa, boshqa guruh sahobalar asr namozining vaqti ° tib ketishidan
xavfsirab, asmi o‘qib so'ng yetib borishadi. Payg'ambar bularning barchasini
ijobiy baholagan va e’tiroz bildirmagan. '

Ikkinchi prinsipial qoida bu tadnjiylikdir. Bir tizim (gabilac- hilik tizimijda
yashab kelgan insonlami yangi bir tizim (davlatc- hilik tizimi)ga olib o tish
ingilobiy shaklda amalga oshirilmagan. Zero bunday qilinishi ijtimoiy va
mafkuraviy tuslikunliklar va bo‘shliglaming shakllanishiga olib keladi. Shu
sababli ham shariat normalarini joriy qilish tadrijiylik asosida amalga
oshirilgan.

48 —
Masalan, o‘sha davrda keng tarqalgan mast qiluvchi ichimlik- lami iste’'mol
qilish va so‘dxo‘rlik asta-sekinlik bilan taqiqlandi.

Uchinchi prinsipial qoida tadrjiylikning qonunchilikdagi in’ikosi bu ilgarigi
huquq normalarining bekor gqilinishi (nasx) dir. Ijtimoiy munosabatlar
tadrijiylik asosida tartibga solinayo- tganda har bir bosgichda alohida huquq
normalari chiqariladi. Keyingi davrda ilgarigi davrdagi norma bekor qilinadi.



Tadrjiy- likjarayonidabunday holat tabiiydir. Keyingi davrlarda ham nor-
malaming o‘zgarishi yuz bergan bo‘lsa ham bu dawning o’ziga xosligi shundaki,
bu davrdagi o‘zgarishlar Qur’on va sunna asosida amalga oshirilar edi, keyingi
davrdagilar esa shaxsiy qarash mjtihod)lar asosida amalga oshirilgan. Shu
sababli ham Qur'on va sunna normalarini bekor qilish (nasx) fagat shu
davmmg xu- susiyati hisoblanadi.

Xulafoi roshidun (632-661) davri ilohiy vahiy orqali Alloh bilan bevosita
aloga uzilgan va insonlar o‘zlari davlat darajasida yoki alohida shaxslar
darajasida shariat normalari takomillash- ;an davrdir.

Xulafoi roshidun davrida kengash (shuro) prinsipi keng :: ‘llanilgan bo‘lib,
davlat rahbari (xalifa) o‘zming atrofiga mas- ihatlashish uchun ayrim
sahobalami to‘plagan. Hatto ikkinchi \i,ifa Umar xalifaligining ilk davrida
maslahatlashish uchun sahobalarning poytaxt - Madinadan chiqgishlarini
tagiqlagan edi. Keyingi davrda faqihlar davlat rahbarining kengashi natijasi-
chigargan huquqiy qarorlarini ijmo yoki sahobalarning ijmo -: mi ostida huquq
manbalaridan bin sifatida qabul qilgan.

Bundan tashqari alohida shaxslar ham shaxsiy huquq ijo- -rlik (ijtihod)
faoliyatini amalga oshirgan. Tarixchilar bunday tsiilar qatoriga xulafoi
roshidunni alohida shaxslar sifatida ham m_-:gan. Olimlar ulaming shaxsiy
huqugq ijodkorlik (ijtihod)lari i i bergan qaror (fatvo)larining oz yold ko‘pligiga
garab 3 guruh- p. ajratgan.

Birinchi guruh saliobalar eng ko‘p fatvo bergan 7 ta sahoba ao'lib, ular Umar
ibn Xattob (h.a. 40-23/584-644), Ali ibn Abi Tclib (h.a. 23-40/600-661),
Abdulloh ibn Mas’ud (vaf. 32/653), '-sna bint Abi Bakr (vaf. 58/678), Zayd ibn
Sobit (h.a. 11-

—49 —



45/611-665), Abdulloh ibn Abbos (h.a. 3-68 619-687), Abdulloh ibn Umar (h.a.
10-73/610-694)lardir. Bularning ichida eng ko‘p huquqiy qarashlami bildirgan
(fatvo bergan) sahoba sifatida Abdulloh ibn Abbos gayd qilinadi.

Ikkinchi guruh sahobalar o‘rtacha fatvo bergan kishilar bo‘lib, ular gatoriga
Abu Bakr (h.a. 51-13/5 73-634), Usmon ibn Affon (h.a. 47-35/577-656), Ummu
Salama (vaf. 62/681), Anas ibn Molik (vaf. 93/711), Abu Said al-Xudriy (vaf.
74/693), Abu Hurayra (vaf. 63/682), Abdulloh ibn Amr (vaf. 65/684), Abdulloh
ibn az-Zubayr (vaf. 73/692), Abu Muso al-Ash’ariy (vaf. 44/665), Sa’d ibn Abi
Vaqqos (vaf. 55/675), Salmon al-Forisiy (vaf. 36/656), Jobir ibn Abdulloh (vaf.
78/697), Muoz ibn Ja- bal (vaf. 18/639), Talha ibn Ubaydulloh (vaf. 78/697), az-
Zubayr ibn al-’avvom (vaf. 36/656), Abdurrahmon ibn Avf (h.a. 44-31/580-652),
Imron ibn Husayn (vaf. 52/672), Abu Bakra ibn Horis as-Saqafiy (vaf. 51/671),
Uboda ibn Somit (vaf. 34/654) lar kiritilgan,

Uchinchi guruhga kam sonda fatvo bergan sahobalar kirib, Abu-d-Dardo
Uvaymir ibn ’omir (vaf. 32/652), Abu Ubayda ibn Jarroli (vaf. 18/639), Ubay ibn
Ka’b (vaf. 21/642), Abu Ayyub al-Ansoriy (vaf. 52/672), Abu Zarr al-G’iforiy (vaf.
32/652), Hafsa bint Umar (vaf. 45/665), Safiya (vaf. 52/672), Miqdod ibn al-
Asvad (vaf. 33/653), Amr ibn al-'os (vaf. 43/663), Hasson ibn Sobit (vaf.
40/660), Xolid ibn Valid (vaf. 21/642), Fotima bint Muhammad (vaf. 11/632),
Fotima bint Qays (vaf. 50/670), Mug‘ira ibn Shu’ba (h.a. 20-50/603-670), Bilol
al-Habashiy (vaf. 20/641), Abbos ibn Abdulmuttalib (h.a. 51-32/573-653) kabi
sahobalardan bir yoki ikkita fatvo naql qilingan. Bunday sahobalaming soni
taxminan 120 atrofida deb gayd etiladi.

Olimlar sahobalaming ilmiy salohiyati bo‘yicha huquqiy qarashlarining
inobatga olinishi ko‘zda tutilgan holda ulaming darajalarini belgilab berishgan
bo‘lib, ulaming boshida quyidagilar zikr qgilinadi: Abu Bakr, Umar, Usmon, Alj,
Abdulloh ibn Mas’'ud, Abdulloh ibn Abbos, Zayd ibn Sobit, Oisha bint Abi
Bakr, Muoz ibn Jabal, Abu-d-Dardo, Ubay ibn Ka’b, Abu Muso al-Ash’ariy,
Abdulloh ibn Umar, Abdulloh ibn az-Zubayr, Abu Zarr al-G’iforiy, Salmon al-
Forisiy va boshgalar.

50—

Bu davrning xususiyatlarini quyidagicha ko‘rsatish mumkin:

Birinchidan, islom davlati chegaralari kengaygani sabab- li turli
mintaqalardagi ijtimoiy holat ulaming huquqiy tartibga solinishini taqozo qilar
edi. Bulaming ko‘pchiligi Payg‘ambar davrida huqugqiy tartibga solinmaganligi
bois xalifalaming o‘zla- ri yoki atrofdagi sahobalar bilan maslahatlashgan holda
tartibga solishar edi. Shu bilan biriga ayrirn sahobalar shaxsiy qarashlari
asosida ham bulaming yechim yo‘llarini ko‘rsatib berar edi.

Ikkinchidan, xulafoi roshidun davrida huquq masalalari davlat darajasida
ko‘rilib, huquq ijodkorlik jarayonida davlat rahbari qoshidagi kengash orqali



ishtirok etgan. Bu kengashning qarorlari keyinehalik ijmo sifatida gabul
qilingan.

Umaviylar (661-750) davriga kelib, monarxiya tizimiga :>'tilishi huquqqga
ta’sir ko‘rsatdi. Xalifalar davrida huquq jodkorlik (ijtihod va fatvo) davlat
darajasidagi masala sifatida :aralgan bo‘lsa Umaviylar davrida xalq darajasiga
tushib qoldi. Xatijada, ijtihod va fatvolar olimlaming ilmiy qarashlari sifatida
namoyon bo‘la boshladi. Ammo salohiyatli olimlar davlat ‘.omonidan qozilik
mansabiga ta'yinlanishi bilan ular islom zuquqi nonnalarining himoyachilari
sifatida harakat qilishlariga -nkon berar edi.

Umaviylar davrida ilk huquqiy maktablar yuzaga keldi. As- :da bu
maktablami “huquqiy maktab” deb atash shartlidir. Zero, : _ davrda ushbu
maktablar tafsir, hadis va boshga ilmlar uchun i1am maktab edi. Islom
huqugshunosligi tarixini o‘rgangan olim- i: ulami huquqiy maktab deyishiga
figh ilmining tarixida tutgan : mini ko‘rsatishga urunish sabab bo‘lgan. Shu
bilan birga, bu r.iitablaming boshqga ilmlar tarixida ham o‘mi katta bo‘lgan. 30
bir tomondan figh ilmining hali mustaqil ilm sifatida ajralib dugmaganligini
yoki olimlik deyilganda din sohasiga tegishli :: igan oz davridagi mavjud barcha
ilmlami bilish lozim bo‘l- *nini ko‘rsatadi deyish mumkin.

Bu davrda mavjud bo‘lgan ilk huqugiy maktablar o‘sha _i -Tdagi katta
shaharlarda bu yerlarga kelgan sahobalaming ' :»girdlami tayyorlashi bilan
yuzaga kelgan.

[lk huquqiy maktablar Makka, Madina, Basra, Kufa, Shorn ta Misrda
shakllangan edi.

Makka va Madina islom olamining peyuxti edi. Xalifalar davrida Madina
siyosiy poytaxt bo'lgan "o'lsa. Makka diniy poytaxt edi, Bu shaharlarda
sahobalar juda k: ‘o edi. Manbalarga ko‘ra, Payg'ambar Hunayn jangidan so'ng
Madinada 12000 sahobiyni qoldirgan bo‘lib, ulammg taxminan 10000 kishi
Madina yashab o‘tishgan, qolganlar: esa, islom dini ilmlarini o'rgatish uchun
boshqga o'lkalarga tarqalib ketishgan ekan. Madinada qolib ilm tarqatgan
kishilardan Abu Bakr, Umar, Usmon; Ali (Kufaga ketguncha), Zayd ibn Sobit.
Oisha, Ummu Salama, Hafsa bint Umar va Payg'ambaming boshqga xotinlari,
Abdulloh ibn Umar, Ubayy, Talha ibn Ubaydulloh, Abdurahmon ibn Avf, Abu
Hurayra kabi buyuk sahobivlami sanab o‘tish mumkin.

Kufa, Basra, Misr va Shomga sahobalar jo'natiJgan bo‘lib, ulaming sonini
olimlar 3o00,atrofida deb ko‘rsatishadi. Ulaming I<o‘pchiligi Kufa va Basra
shahriga kelishgan ekan. b

Kufa va Basra shaharlari Umar ibn Xattobning xalifalik davrida qurilgan, Bu
yerda ilmiy mubhitni shakllantirish, islom ilmlarini tarqatish uchun Abdulloh
ibn Mas’ud xalifa Umar tomonidan jo‘natigan. Kufaga Abdulloh ibn Mas’'uddan
tashqari Sa’d ibn Abi Vagqos, Ammor ibn Yosir, Abu Muso al-Ash’ariy, Mug‘ira



ibn Shu’ba, Anas ibn Molik, Huzayfa, Imron ibn Husayn kabi sahobalar kelib
joylashishgan. Ali ibn Abi Tolib xalifa boMgach, poytaxtni Madinadan Kufaga
ko‘chiradi. U yan- gi poytaxtga mashhur sahobiy Abdulloh ibn Abbosni ham
olib keladi.

Misr shahriga Zubayr ibn al-Awom, Abu Zarr, Amr ibn al- ’os, Abdulloh ibn
Amr, Shorn shahriga esa Mu'oz ibn Jabal, Abu- d-Dardo, Muoviya, Shimoliy
Afrikaga Ugba ibn Omir, Muoviya ibn Xudayj, Abu Luboba, Ruvayf ibn Sobit
kabi sahobalar kelib joylashishgan.

Bu oflkalardagi olimlar islom ilmlari, xususan islom huquqi nomialarini
mazkur sahobalar qarashlari va ulammg shogird- larining fatvolari asosida
o‘rganishgan. Buning yonida mahal- liy urf-odatlar va taomilni asos qilib
olishgan. Natijada mazkur o‘lkalaming olimlarining qarashlarida tafovut
kuzatila boshlan- di. Eng asosiy raqobat va munozara Hijoz (asosan Madina) va

52—



Iroq (asosan Kufa) maktablari vakillari o‘rtasida bo‘lgan. Shunga ko‘ra, olimlar
ilk huquqiy maktablarning umumiy holda ikki gu- ruhga bo‘linganligini
ta’kidlashadi: Hijoz maktabi va Iroq maktabi. Hijoz maktabiga Makka va
Madina maktabi kirgan. Iroq maktabiga esa, Kufa va Basra maktabi kirgan.
Shorn va Misrda- gi maktablar uncha katta ahamiyatga ega bo‘lmagan bo‘lsa
ham olimlar ulaming Hijoz maktabi uslubida faoliyat yuritganligini
ta’kidlashadi. Hijoz maktabining yetakchisi Sa’id ibn al-Musay- yab (vaf.
94/712), Iroq maktabining yetakchisi esa Ibrohim ibn Yazid ibn Quvays an-
Naxa'iy (vaf. 96/714) bo‘lgan.

Hijoz va Iroq maktabi o‘zaro raqobatining negizi sifatida olimlar tomonidan
turli sabablar ko‘rsatilgan. Shular qatorida quyidagilami ham inobatga olish
ahamiyatlidir.

Hijoz maktabining Iroq maktabiga e’tiroz bildirishlarining asosiy
sabablaridan biri ulaming hadislarda no‘noqligidir. Asli- da Hijozda sahobiylar
soni ko‘p bo'lib, eng lco’p hadis rivoyat gilgan sahobiylar ham Hijozda edi. Shu
sababli bu mintagada hadislaming soni ko‘p edi. Hatto Umaviy xalifalaridan
Umar ibn Abdulaziz poytaxtni Kufadan Madinaga ko‘chirib, Madina ho- iimi
(voliy) Abu Bakr ibn Hazmga Madina va uning atrofidagi f ihobiylar va
tobe’inlar biladigan hadislami to‘plashni buyuradi. Bu ushbu mintagada
ishonchli hadislaming ko'pligi sababli edi. Shu sababli ham hijozliklar
irogliklaming rivoyat qilgan hadisla- nni to ulardagi manbalar orqali rivoyat
qilinmas ekan, e’tiborsiz deb bilishar edi. Ammo bu e’tirozlami keyinchlik
yuzaga kel- gan turli oqim vakillariga qaratilganligini ko‘rsatib o‘tish lozim.
Ib'g'ri yo‘ldagi ilm ahllariga bunday e’tirozlami qaratish aslo :: g'ri emas. Zero
ular o‘zlari rivoyat qilgan hadislami mashhur >-ihobiylardan bevosita
eshitishgan.

Bundan tashqgari Kufa tarixida ham ko‘pgina salbiy
-0 disalaming yuz berishi ularga nisbatan munosabatni o‘zgartirar rdi. Bular
quyidagilardir:

1. shia va xorijiylar kabi turli guruhlaming o‘z garashlarini isoslash uchun
hadislami to‘qish ishini ko*paytirgan edi;

2. yahudiylar va sosoniylar kabi eski davlatlari yo‘qolgan imoalaming
yashirin faoliyatlari ushbu mintagada namoyon ro’lgan edi;

3. Kufa xalqi qaysarlik, ofjarlik. shikoyatchilik va boshqa salbiy xislatlari
bilan tanilgan edi. Ulaming bunday xislatlarini quyidagi tarixiy jarayonlarda
ko‘rish mumkin: 53

- xalifa Umar Sa’d ibn Abi Vaqqosni Kufaga hokim etib tayinlaganda, uning
ustidan namozni yaxshi o‘gitmaydi deb, shikoyat qilishdi. So‘ng Umar uni
o'zining kengashi (shuro) a’zosi etib qo‘ydi, hatto uni o‘zidan so'ng xaUfa
saylanadigan maxsus gumhga ham kiritdi;



- Umar undan so‘’ng Ammor ibn Yosir va Abu Muso al- Ash’ariyni ham
hokim etib tayinladi. Ammo ular ustidan bsar shikoyat qilib, lavozimidan
bo‘shatishdi;

- Oxiri Umar “Hech bir hokimni yoqtirmaydigan, hech bir hokim ham
xushlamagan bu yuz ming kishidan kirn meni qutqaradi”’, deb nolidi." Oxiri
Mug‘ira ibn Shu’bani “Yaxshilar senga ishonishsin, yomonlar sendan
qo‘rqishsin”, deb tayinladi.

-xalifa Usmon davrida ko'p fitoalarga aralashib, oxiri uning oiimiga olib
Icelgan isyonda ham gatnashishdi;

-xalifa Ali davrida Muoviya bilan urushda Alini hakamlikka rozi bo'lishga
ko'ndirib. oqibati kutganlaridek bo‘lmagach. Alining o‘zini xato qilganlikda
ayblashdi. Hatto Ali bundan so‘ng duo qilib, “Ey Parvardigor! Menga ulardan
xayrlisini ber, ularga mendan yomonini ber” dedi; -

- xalifa Hasan davrida Muoviya uning ustiga bostirib kelganda ular Hasanni
go‘llab-quvvatlashmadji;

- Husaynni Kufaga kelsa yordam berishlariga ishontirib, u Kufaga qarab
kelayotganida Karbaloda Yazidning askarlari bilan to‘qnash kelganida
yordamga kelishmadi.

- tarixda “zolim” nomi bilan mashhur bo‘lgan Hajjoj ularga hokim etib
tayinlandi va u hammaga zuhn qildi. Uning zulmi oqibatida ilm ahli ham, ilm
ham jabrlandi.

Iroqgliklar esa, hijozliklami ochiq nassga tayanmagan Madina urfini huquq
manbai sifatida gabul qilishlariga e’tiroz bildirib, buning boshqga joylardagi
mabhalliy odatlar bilan bir xil huquqiy maqomga ega ekanligini ta’kidlashar edi.

Hijozliklar va iroqgliklaming tafovuti muayyan prinsiplar bilan bir gatorda
urf-odatdan ta’sirlanish va ustozlaming farqgli ekanligiga borib taqalar edi.

54



_ Umaviylar davrida ilk huquqiy maktablaming ko‘zga ko‘ringan
quyidagi vakillarini sanab o‘tish mumkin:

Madinada: Sa’id ibn al-Musayyab, Urva ibn az-Zubayr (vaf. 97/712), al-
Qosim ibn Muhammad (vaf. 102/720), Xorija ibn Zayd (vaf. 100/718), Abu
Bakr ibn Abdurrahmon (vaf. 94/713), Sulaymon ibn Yasor (vaf. 107/725),
Ubaydulloh ibn Abdulloh ibn Utba (vaf. 98/716)“ Abu Bakr ibn Mahammad
ibn Amr ibn Hazm (vaf. 120/738), Abu Ja'far ibn Muhammad ibn Ali (vaf.
117/735), Rabi’at ar-Ra’y (vaf. 136/753), az-Zuhriy (vaf. 124/742) va boshqalar.

Makkada: Ato ibn Abi Raboh (vaf. 115/713), Mujohid (vaf. 100/718), Tovus
ibn Kayson (vaf. 106/724), lkrima (vaf. 150/767), Sufyon ibn Uyayna (vaf.
198/813) va boshgqalar.

Basrada: Hasan al-Basriy (vaf. 110/728), Muhammad ibn Sinn (vaf.
110/728), Qatoda (vaf. 18/736) va boshgqalar.

Kufada: Algama ibn Qays (vaf. 62/682), Shurayh ibn al-Horis (vaf.
78/697), Masruq ibn al-Ajda’ (vaf. 63/683), Abdurrahmon ibn Abi Laylo
(vaf. 148/765), Ibrohim an-Naxa'iy (47-96/667714), Sa’id ibn Jubayr (vaf.
95/714), Sha’biy Omir ibn Shurahbil 11 /-104/638-722), Hamod ibn Abi
Sulaymon (vaf. 120/738) va boshqalar.

Shomda: Makhul (vaf. 16/734), Umar ibn Abulaziz (vaf.

I o1 720), Abu Idris al-Halvoniy va boshgalar.
Misrda: al-Lays ibn Sa’d (vaf. 175/791) va boshqalar.

§ 4. Fighning yuzaga kelish davri

A Figh llmi tarixchilarining barchasi mazhablar yuzaga kelgan
Abbosiylar davrini figh ilmining rivojlanish davri deb bilishadi.
- " bilan birga ushbu davr fighning ilm sifatida shakllangan iavri hamdir.
Abbosiylaming taxtga kelishi bilan Umaviylardan farqli L laroq o zlarini
din bilan bog'Hgqliklarini ko‘rsatishga urinishlari fi:oning ilm sifatida yuzaga
kelishiga olib Iceldi.
Figlming ilm sifatida yuzaga kelishigako ‘progmazhablaming -zaga
kelishi turtki bo‘lgan. Buning sababi shundaki, ilk
I shbu veto kishigaMadina shahrining 7 faqibi (al-fugaho as-sab’a) deyiladi
55—
huquqgiy maktablarda islom bmpMp nonnalan talab va ehtiyoj asosida
o'rganilgan bo"Isa. Abbasiyfar dsvnda barcha ijtimoiy munosabatlami tartibga
sol idif isiom huquqgi normalarini tizimli ravishda ishlab chigishga mintsfa
mazhablami yuzaga keltirdi. Mavjud barcha ijtimoiy huquqiy munosabatlami,
huquq manbalarini. huquqiy nonnalarm ttzanh ravishda o‘rganish figh
ilmining yuzaga kelishiga sabab bo'lgan. Bundan oldingi davrda ham figh
bo‘lganligi avtilsa ham. ammo u mustaqil ilm sifatida bo‘lmay, umumiy holda



islom ta'limotini anglashgan, mohiyatiga yetish va xulosasini ba; - ma
nosida bo‘lgan.

Fighning ihn sifatida yuzaga kelishiga bundan boshqa quyidagi omillar
turtki bo'lgan:

1. [jtimoiy va iqtisodiy hayotning rivojlanishi bilan bir qatorda ulami
tartibga soladigan va huquqgiy mezonlarini belgilab beradigan huquqiy
normalami ishlab chiqgishni taqozo qiladi. Davlatning hududi kengayib. bu
davrdagi asosiy iqtisodiy manba bo'lgan tijorat va qishloq xo’jaligi masalalari
hamda ular bilan bog’lig bolgan sug‘orish tizimini, soliq tizimini huquqiy
tartibga solish zaruriy ehtiyoj edi.

2.Umaviylar davrida ijtimoiy-iqtisodiy masalalar sultonning irodasiga ko‘ra
tartibga solingan bo‘lsa, yangi tuzumda Xulafoi roshidun kabi davlat
boshgaruvini namoyon etishni istagan xalifalar chiqgib, barcha huquqiy
munosabatlar shar’ly fatvolar asosida tartibga solinishini va islom
huqugshunoslari tomonidan ma’qullanishi bilan islomga muvofiq harakat
qihshini ko‘z-ko‘z qilishga urinishar edi.

3. Sahobalar va ulardan so‘ng ilk huquqgiy maktablar davridan beri yig'ilib
kelgan amahy va nazariy-huqugiy ta’limotlar va qarashlar zaxirasining ko‘payib
borishi uiami bir tizimga keltirishni tagozo qilar edi.

4. Islom davlati hududiga kirgan yangi mintaqalardagi arab bo‘lmagan
xalglaming mahalliy sharoitlari va urf-odatlarining islom huqugshunoslari
tomonidan islom huquqiga muvofiqligi huqugiy jihatdan baholanishi lozim
edi.

5. Huquqgiy qarashlaming hadislami tahlil qilish (masalan, Molik ibn
Anasning “al-Muvatto” asari) yoki huquqiy

56—

kazuslarning to‘planishi (masalan, Muhammad ibn Hasanning “al-Asl” asari)
ko‘rinishida kitoblarda yozila boshlashi figh ilmining shakllanishiga katta ta’sir
qilgan. Ilk huquqiy maktablar davrida Ali ibn Abi Tolib avlodidan bo‘lgan Zayd
ibn Ali (vaf. 122/740)ning “al-Majmu’ fi al-figh” asari yozilgan bo‘lsa ham,
ammo u asosan shia fighining rivojiga turtki bo‘lgan boiib, sunniylar fighining
rivojida o‘mi sezilmaydi. Shu sababli ham bu asar ko‘p hollarda islom huquqi
tarixi kitoblarida zikr gilinmaydi.

6. Fighiy terminologiyalaming shakllanib borishi fighning mustahkam tizim
va tushunchaga ega bo‘lgan ilm sifatida shakllanishiga xizmat qgilgan.

Figh ilmining rivoj iga ta ’sir gilgan asosiy omil mazhablaming shakllanishi
bolgan. Mazhab ilk huqugiy maktbalardan farq qilar edi. Ik huqugqiy
maktablarda huquq haqidagi garashlar savol so‘rovchilar yoki boshga ehtiyoj
asosida, ya'ni ijtimoiy hayotdagi muammolarga bog‘iq holda shakllanib borgan
edi. Mazhablar shakllanganda esa faqat ijtimoiy hayot taqazosi emas, balki



magqgsadli ravishda ijtimoiy hayot talabi va tugilishi mumkin bo‘lgan
muammolami gamrab olgan holda tizimli ravishda huquqgiy munosabatlami
tartibga solishga harakat qilingan.

Bu davrda salohiyati katta olimlar - mujtahidlar shakllan- gan boiib,
bugungi kunda ulardan 13 tasining mazhabi shakllanganligi aniglangan. Ular
quyidagilar:

1. al-Hasan ibn Yasor al-Basriy (21-110/642-728);

Abu Hanifa an-Nu’'mon ibn Sobit (80-150/699-767);
Abdurrahmon ibn Umar al-Avzo'’iy (88-157/707-774);
Sufyon ibn Sa’id as-Savriy (97-161/716-778);

al-Lays ibn Sa’d (94-175/713-791);

Molik ibn .Anas al-Asbahiy (93-179/712-795);

Sufyon ibn Uyayna (107-198/725-814);

Muhammad ibn Idris ash-Shofe’iy (150-204/767-820);
Ishoq ibn Ibrahim Rohuya al-Hanzaliy (161-238/778-853);
10.  Abu Savr Ibrohim ibn Xolid al-Kalbiy (vaf. 240/854);
11.  Ahmad ibn Flanbal (164-241/780-855);

12. Dovud ibn Ali az-Zohiriy (201-270/816-884);

© o N oo gk DN

13. Muhammad ibn Jarir at-Tabariy (224-310/839-923).
_.57 _—
Mujtahidlarning ko‘p shakllanishiga bu davrdagi huquqiy plyuralizm zamin
yaratgan.

Mazkur mujtahidlar bilan bir qatorda, boshqa salohiyatli olimlar ham
bo‘lganki, ular mazkur mujtahidlarning ustozlari bar bo‘lishgan. Ammo ular
mujtahid sifatida ko‘rsatilmagan. Masalan, Abu Hanifaning shogirdi
Muhammad ibn Hasan ash- Shayboniy Muhammad ibn Idris ash-Shofe’iyga
ustozlik qgilgan. Shofe’iy mujtahid sifatida manbalarda zikr gilinsa, Muhammad
Shayboniy esa, mujtahid sifatida ko‘rsatilmaydi. Buning asosiy sababi mazkur
13 kishi oz davrida ijtimoiy munosabatlami tartibga solish tizimi va usuli
bo‘yicha hamda alohida huquq ijodkorlik bo'yicha mustagqil prinsiplami ishlab
chigishganligi uchun ham ular mujtahid sifatida e’tirof etiladi. Muhammad
Shayboniy kabi kishilar esa bunday mustaqil prinsipga ega bo‘lmay, balki
ustozlarining prinsiplariga ko‘ra harakat gilganligi uchun mustaqil mujtahid
deb e’tirof etilmagan.

Shu bilan birga mazkur shaxslaming tashkil gilgan mazhablari hammasi
ham yashab ketmagan. Balki ijtimoiy hayotga moslashuvchanligi va real
turmushga muvofiq kelishiga garab, insonlar ulami saralashgan. Ko‘pchiligi o‘z
tarafdorlariga ega bo‘lmay barham topib ketishgan. Ba’zilari, masalan tabariy
mazhabi kabilar bir asrcha yashab, keyin yo’ qolib ketgan. Avzo’ iy mazhabi
biroz vaqt amalda bo‘lib, so'ng molikiy mazhabi bilan qorishib ketadi. Bugungi



kunda fagat 4 mazhabgina o‘zining yashovchanligi, hayotiyligi sababli saglanib
golgan.

Bu davming xususiyatlari sifatida quyidagilami ko‘rsatish mumkin:

1. Mujtahidlarning o‘zlari yoki ulaming shogirdlari tomonidan mazhab
qarashlarini aks ettiruvchi fighiy kitoblar yozilish an’anasi keng tarqaladi.
Masalan, hanafiy mazhabi bo‘yicha Abu Hanifaning shogirdlaridan Abu Yusuf
(113182/731-798) al-Xaroj, Ixtilof Abi Hanifa va Ibn Abi Laylo; Muhammad
Shayboniy (vaf. 189/805) al-Asl (al-Mabsut), al- Jome’ al-kabir, al-Jome’ as-
sag'ir, az-Ziyodot, as-Siyar al-kabir, as-siyar as-sag'ir, al-Hujja alo ahli al-
Madina; molikiy mazhabi bo‘yicha Molik ibn Anas al-Muvatto, shogirdlaridan
Asad ibn al-Furot al-Asadiya (vaf. 213/828), Sahnun ibn Adbissalom

58—
(vaf. 240/854) al-Mudawana, Muhammad ibn Ibrohim ibn al- Mawoz (vaf.
269/882) al-Mawoziya; shofe’iy mazhabi bo‘yicha Muhammad ash-Shofe’iy al-
Umm, ar-Risola, shogirdlaridan Ismoil ibn Yahyo al-Muzaniy (vaf. 247/877) al-
Muxtasar, Yusuf ibn Yahyo al-Buvaytiy (vaf. 231/845) al-Muxtasar; hanbaliy
mazhabi bo‘yicha Ahamd ibn Hanbal al-Musnad, al-Xiraqiy (vaf. 334/945) al-
Muxtasar asarlari yozilgan.

2. Figh ilmining rivojiga katta xizmat gilgan usulul-figh ilmi imom Shofe’iy
tomonidan asos solindi. Bu ilm keyinchalik mazhablaming huquq ijodkorlik
bo'yicha oz prinisplarini aniglab olishlariga turtki bo‘ldi.

3. Mazhab asoschilari va ulaming talabalari o‘rtasida ilmiy munozaralar ko‘p
sodir boiib, bu ulaming huquqgiy qarashlarini himoya qilish yoki ularni
o‘zgartirishiga olib kelgan. Masalan, Abu Hanifa va Abdurahmon Avzo’iyning
muayyan huquqiy masalalarda munozara qilib, Abu Hanifaning ustunligini
namoyon etishi, Molik ibn Anasning shogirdi boigan imom Shofe’iy Abu
Hanifaning shogirdi boigan Muhammad ash- Shayboniy bilan uehi'ashib,
undan ta’sirlangan va olimlaming ta'kidlashlaricha, hanafiy va molikiy
mazhabining sintezi asosida o‘zining mazhabini yaratishga muvaffaq boiganligi,
Abu Hanifaning shogirdi Muhammad ash-Shayboniy Molik ibn Anasdan al-
Muvatto asami o‘rganib, uning qarashlarini tahlil qgilgan va al-Hujja nomli
asarini yozganligi, Molik ibn Ansaning shogirdi Asad ibn al-Furot Abu Hanifa
shogirdi Muhammad ash- Shayboniydan hanafiy mazhabini o‘rganib, so‘ng
bulami sintez qilib al-Asadiya nomli kitob yozishi va boshqalami keltirish
mumbkin.

§ 5. Fighning rivojlanish davri

Bu davmi rivojlangan deb aytishning o‘zi muammolidir. Zero ko‘pchilik
islom huqugqi tarixchilari bu davmi turg‘unlik yoki qotib qolish davri sifatida
ko‘rsatadi. Buni bu davrda nazhablarga taqlid ruhining singib, figh ilmining



mazhab doirasi :heklanishi va natijada oldingi davr kabi rivojlanmay, orqaga
teiish davri sifatida namoyon bo‘lishi bilan asoslashgaurinishadi.
59—

Ammo biz bu yerda mazhabga ergashish salbiy yoki ijobiy degan yondashuvni
bu tasnifda asos qilib olmadik. Balki fighning ilm sifatidagi holati bizning asosiy
obyektimiz boiganligi bois, uning rivojlanish evolutsiyasidagi o‘midan kelib
chiggan holda bu davmi rivojlanish davri deb ayta olamiz. Sababi keyingi
davrdagi figh ilmining ildizi, hatto bugungi kunda islom huquqi hagida gap
ketganda ham ushbu davrdagi figh ilmining yutuglari asosiy manba va mezon
sifatida olinadi.

Figh ilmi rivojining bu davrini muayyan vaqt bilan cheklab ko‘rsatish
mushkul. Chunki mazhablaming shakllanishida avlodlar almashinuvi
mazhablarga qarab turli davrlarda amalga oshgan. Aslida mazhab asoschilari va
ulaming shogirdlari birinchi navbatda mazhab qarashlarini ko‘rsatib bensh,
kerak o'rmlarda huquqiy asoslash ishlariga ko‘proq e’tibor berishgan. Keyingi
avlod esa ulami tahlil qgilishgako‘proq e’tibor berishgan. Chunki oldingi davrda
kitob yozish amaliyoti endi shakllanayotgan edi. Bu davrga kelib, mazhablar
o‘rtasida ko‘p munozaralarga, qarashlar tafovutiga sabab bo'lgan hadislaming
ishonchlilik darajasini aniqlash va mujtahid yoki uning shogirdiga yetib kelishi
muammolari ulaming garashlarida tafovutga sabab bo‘lgan edi. Bu davrga kelib
hadis  kitoblarining vyozilishi, muhaddislar tomonidan to‘planishi
mujtahidlarning qarashlarini huqugqgiy tahlil qilish va asoslash ishlarini
osonlashtirdi. Bu xususan mazhablar o‘rtasidagi raqobat jarayonida katta
ahamiyatga ega bo‘ldi.

Bu davming xususiyatlarini quyidagicha ko‘rsatish mumkin:

1. Ijtihod eshigi yopilganligi e’lon qilinib, mazhablarga ergashish zarur
degan fikrning tarqalishi. Mazhablar o‘rtasidagi raqobatda 4 ta mazhab o'zimng
yashovchanligini namoyon etgan holda boshqa mazhablami ijtimoiy hayotdan
sigib chiqgardi. Natijada ulamolar insonlammg mazkur 4 mazhabdan biri
boyicha hayot kechirish lozim degan fikmi ilgari surishdi va yangi
mazhablaming yuzaga kelishining oddini olish magsadadida ijtihod “eshigi’ni
yopiq, ya'ni ijtihod qgilishga vakolatli va salohiyatli shaxslar bimdan buyog‘iga
chigmaydi, deb e’lon qilishdi. Bu harakatning uzviy davomi sifatida ijtihod

60 —
qilish  shartlarini  ogfirlashtirib, huquq ijodkorlik  salohiyatlarmi
tabaqalashtirishga harakat gilingan.

2. Mazhab qarashlarini tahlil giladigan kitoblaming yozilishi. Bu davrning
asosiy yutuglari ham islom huquqgining Idassik manbalariga aylangan fighiy
kitoblaming yozilishi edi. Ammo bu davrdagi kitoblar yozilish magsadlariga
ko‘ra bir- biridan farqlanadi. Quyida ulami tasniflashga harkat gilamiz:



mazhab asoschilarining huquq ijodkorlik jarayonida rioya etgan va
asoslangan prinsiplarini aniqlash, Qur'on, sunna, ijmo kabi manbalar bilan
ishlash qoidalarini ko‘rsatib berish magsadida usulul-figh kitoblari yozilgan.
Jumladan, al-Karxiy (260-340/874-952), al-Jassos (vaf. 370/980), ad-Dabusiy
(vaf. 439/1039), as-Saraxsiy (vaf. 483/1090), al-Bazdaviy (vaf. 490/1097)lar
hanafiy mazhabi bo‘yicha, Imomul-haramayn al- Juvayniy (vaf. 478/1085) va
Abu Homid al-G’azzoliy (vaf. 505/111 1)lar shofe’iy mazhabi bo‘yicha, Abu Bakr
al-Boqilloniy (vaf. 403/1012), Abdulvalid al-Bojiy (vaf. 474/108 I)lar molikiy
mazhabi bo‘yicha, Abu Ya'lo al-Farro (vaf. 458/1066), Abu Xattob al-
Qalvazoniy (vaf. 510/m1 6)lar hanbaliy mazhabi bo‘yicha huquq ijodkorlik
prinsiplarini ishlab chigishgan va ulaming asarlari bu sohada klassik asar
hisoblanadi;

- mazhab asoschilarining qarashlarini tizimlashtirishga urunilgan asarlar.
Bunda bir gancha kitobda yoki muayyan kitobda tarqoq holdagi qarashlami
to‘plash va tartibga solish ko‘zda tutilgan. Masalan, hanafiy mazhabi bo‘yicha
mazhab asoschilarining qarashlarini al-Hokim ash-shaliid (vaf. 334/945) al-
Kofiy va al-Muntaqo, at-Tahoviy (239-321/853-933) al- Muxtasar asarlarini
yozgan;

- muayyan mazhabning ustunligini ko‘rsatislini maqgsad qilgan asarlar.
Bunday asarlar ko‘p boiib, bular bir necha xil -O lgan. Birinchisi, umumiy
holda mazhab qarashlarini bayon etish asnosida mazhabning ustunligini bayon
etgan asarlar. Bunga hanafiy mazhabi bo‘yicha as-Saraxsiyning al-Mabsut, al-
Kosoniy (vaf. 587/un91)ning Badi’ as-sanoi’, al-Marginoniy (530-593/1135-
197)ning al-Hidoya, shofe’iy mazhabi bo'yicha i!-Movardiy (364-450/974-
1058)ning al-Hoviy, ash-Sheroziy

61—



(393-476/1003-1083)ning al-Muhazzab asarlarini misol qilish mumkin.
Ikkinchisi, muayyan huquqiy instituted tahlil gilar ekan muayyan mazhabning
ustunligini isbotlashga urinadigan asarlar. Masalan al-Quduriy (362-428/973-
1037) at-Tajnd, az- Zamaxshariy (467-538/1075-1144) Ru’us al-masoil asarlarida
hanafiy mazhabining ustunligini ko'rsatishga uringanligini
ko‘rish mumbkin; c,
- mazhablaming umumiy ixtiloflari va tafovutlarini ko'rsatib berishga
uringan asarlar. Bularga at-Tabariy (224-310/839-923)- ning Ixtilof al-fugaho,
Ibn Rushd (520-595/1126-1198)ning Bidoyat al-mujtahid, Ibn Hazm (vaf.. 438-
1046)ning al-Muhallo nomli asarlarini misol qilish mumbkin.

)

Nazorat uchun savollar:

. Fighning yuzaga kelish sabab va omillarini tushuntiiib bering.
. Figh tushunchasini izohlang.
. Fighning rivojlanish bosqichlari qaysilar?
. Payg'ambar va sahobalar davrining xususiyatlarini
Ko ‘Tsating.
5. Ilk huquqiy maktablar hagida ma lumot bering.
6. Mazhablar bilan ilk huquqiy maktablarningfarqi nimada?
7. Ahli ray va ahli hads yo'nalishlarining paydo bo‘lish sabablari nima?
4- BOB: ISLOM HUQUQINING ASOSIY YUNALISHLAR VA
MAZHABLARI (HUQUQIY MAKTABLARI)

A W N

Tayanch iboralar: ijtihod va mujtahid, shoji’iylik, rivoyat va diroyat,
hanbaliylik, sahobalar, figh maktablari, tobe’inlar, imomlar, ixtiloflar, juz’iy
masalalar, mazhablar, urf,yo'nalishlar, sunniylik, hanafiylik, shialik

§ 1. Islom huquqida ijtihod va fighiy maktablarning paydo boiish
sabablari

Islom huqugida ijtihod giyos va ijmoda qo‘llaniladigan metod (uslub)
hisoblanadi. Payg‘ambar alayhissalom Muoz ibn Jabal va hazrat Aliga ijtihod
qilishga ruxsat berib, Abdulloh ibn Mas'udga «Fikringga tayanib ijtihod
qilgin», deb tavsiya etgan edilar.

[jtihod lug'atda, bor toqat va imkoniyatni biror ishni bajarish yoki biror
magsadga erishish uchun ishlatishdir.

«[jtihod» fighiy atama sifatida fagih tomonidan bor imkoniyatni amaliy
hukmlarni tafsiliy dalillar, ya'ni asosiy manbalardagi muayyan nasslardan
chigarib olish uchun ishlatish yoki shariat hukmlarini giyos orqali Qur’on va
sunnadan belgilab olish demakdir.

Ayrim usulul-figh olimlari ijtihodni ikki yo‘nalishga bo lganlar: birinchisi
hukmlarni belgilab olib bayon etishdan iborat bo‘lsa, ikkmchisi, chigarib



olingan hukmlarni tatbiq etish va yuz bergan hodisalar bo‘yicha zamon
tagozosiga binoan belgilanmagan hukmlarni «taxrij» etishdir.

Birinchi yo‘nalish «ijtihodi komil»dan iborat boiib, hukmlarni
shariatning asosiy manbalaridan chiqarib olgan buyuk fagihlarga xosdir.

Ikkinchi yo'nalishga tegishli boigan mujtahidlar «taxrij» usulini amalga
oshiruvchi va hukmlaming umumiy qoidalarini juz'iyamaliy masalalarga
tatbiq etuvchi olimlardan iborat.

99—
«Komil mujtahidlar» tomonidan mazkur umumiy qoidalar asosida hech
ganday fikr bildirilmagan yangi masalalarning hukmi ular tomonidan
aniqlanadi.

Komil mujtahid salohiyat va mustaqillik bilan amal qilishi uchun bir gator
shartlar belgilangan. Biz ularga gisqacha to‘xtalib o'tamiz:

1. Arab tili va adabiyotini unga tegishli bo‘lgan barcha fanlar, aynigsa,
grammatik qoidalar, badiy’, bayon va ma’oniy ilmlarini tilshunoslik va
adabiyotshunoslik bo‘yicha yetuk mutaxassis saviyasida bilishi shart.

2.Qur'oni karimning oyatlarini, ulaming barcha Iug‘aviy va shar'xy
ma’nolari, har birining nozil bo‘lish sabablari, nosix va mansuxi va boshqa
xususiyatlarini chuqur bilishi kerak.

3. Sunna (hadis ilmi)ni har tomonlama gamrab olib, hadis turlari, ulaming
i;oviylarini bihb, rivoyat va diroyat bo‘yicha yetarli ma lumotga ega va yuksak
hadisshunos darajasiga ko‘tarilgan bo‘lishi lozim.

4. Ijmoga o‘rin bolgan mavzular va ixtilof yuz bergan masalalar bo‘yicha
chuqur ma’rifat egasi bo‘lib, olimlaming bilittifoq ijmoi asosida hech qanday
shubhasiz gabul qilingan masalalar (namoz, uning rak’atlan va ado etish
vaqtlari, zakot, unmg farizasi va miqdorlari, haj va unga tegishli odob va
msumlar, ro‘za va uni tutish vaqti, meros asoslari, shaxsga harom bo'lgan
ayollar va mutavotir xabarlar orqali ijmo asosida belgilangan boshqga
hukmlar)ni, shumngdek, sahobalar davridan tortib, mujtahid imomlar
davrigacha va ulardan keyingi olimlar davrigacha islomiy me yorlar bo‘yicha
yuz bergan ijmolami bilishi shart.

5. Salafi solih tomonidan boiib o‘tgan ijmo mavzularini bilgan holda,
sahobalar, tobein va ulardan keyingi buyuk mujtahidlar ixtiloflarini har
tomonlama anglab olishi va shu yo'sinda Madina figh uslubi va Iroq figh
uslubini yaxshi tushunishi kerak.

6. Imom Shofi'iyning ta’kidlashicha. ijtihod giyosning barcha tomonlari,
yoi-yo‘riglarini bihb ohshdan iborat. Hatto u ba’zan ijtihodni fagat giyosdan
iborat deb bilaan.

Mujtahid giyosni chuqur anglab olish uchun quyidagi uch mavzu bo‘yicha
ilm egasi bo'lishi kerak:



—100 —

,/NIP naSSkr tayanchi b5 lgan usullami va ulardan e Ib chigadigan hukmlaming
asosi bo‘lmish illatlar (sabablar)ni

bogt,,« o"Shl ot NeNew fflatlaro £ 42 hilan Ikkmchidaa, qiyosnmg barcha
goidagonunlarini diaoat hibm

ua ;Ozirbu A O'im]ar) *l¢

OJishFltyohUkHlardifh.naZarda tUtUgan ma 4sadlami anglab

yoMa, Teu pilopilal’ 1" ““>

tUShUnish Va to¢ S‘ri

baholashga qodir bo'lish. Ya’ni - g n fikmi noto‘g‘ri
fikrdan, baqgigatni unga aarshi hn‘l narsalardan ajrata oiish malakasiga ega
bo lislf A b°

LyaC va sogiom e’tiqodga ega bo'lish NecalH ezgu niyat msomi
hagiqatga yetishtirganidek yomon va vovuz myat odanmi zalolatga boshlab,
to‘g'ri yo'ldTadalSf Shumngdek, e’tigodi sog'lom bo‘Imfgan "kishi hech 4"on
g va sog lom hukm clngarishga erisha olmaydi

Birin, bl If hod?* aUyidagi darajalarga b o] ganlar. imehi darajadagilar, shariat
bo‘yicha mujtahidlar boiib

=5f Tdan@l

CSW tT Aa'zafer>iy «
)

Masalan T Bakr Asam C4rdan edi.
.TA0

Bakr Asam turmushga chiqarish masalasida sag‘ira (balo’s‘atea yetmagan q)

IKtldan vako|a, qoim AN

va fagihlar ko‘pchiligiga qarshi turadi, Shuningdek, Abulqosim va Ashhab
Buvaytiy molikiy mazhabi bo‘yicha hamda Maziniy shofi'iy mazhabi bo‘yicha
ayrim far’iy masalalarda mazhab peshvolariga garshi turadilar.

Uchinchi darajadagilar, mazhab bo'yicha mujtahidlar bo‘lib, usul va furd’
bo‘yicha mazhab imomiga garshi turmasdan, fagat imomdan biron ra'y va fikr
mavjud bo‘lmagan masalalar bo‘yicha ijtihod qilish vakolatiga egadirlar.

To'rtinchi darajadagilar, taijih qiluvchi (ustun qo‘yuvchi) mujtahidlar



(as’hobut-taijih)dan iborat bo‘lib, turli masalalar bo‘yicha rivoyat qilingan
nazariyalaming ayrimlarini ayrimlaridan ustun qo‘yish vakolatiga egadirlar.

Beshinchi darajadagilar, istidlol qiluvchilardan iborat bo‘lib, bir fikmi
bdshqga bir fikrdan ustun go‘ymasdan, ishonchga sazovor bo‘lgan so‘zlami
izohlab berib, hukmni tarjih gilmasdan dalillami solishtirib ko‘radilar, masalan,
«bu undan ko‘ra qiyosga muvofigrog» deydilar yoki rivoyatlami tarjih qgiladilar.

Abu Zahra ibn Obidin zikr etgan guruhlardan 5 darajadagilar bilan 4-
darajadagilar oralarida farq aniq emasligi, shuning uchun oxirgi uch guruh
fagat muxarrijlar va tarjih qiluvchilar guruhlariga gisqartirilishi kerakligini
ta’kidlaydi.

Oltinchi darajadagilar mugqallidlar guruhlaridan iborat bo‘lib, sozlar va
rivoyatlami tanlab olish bo‘yicha chegaralangan ijtihod salohiyatiga ega
bo‘lsalar ham, haqiqatda ular taglidchilardir. Fagat shunchaki mazhab sohasida
tafsir etish va chegaradan chigmasdan agliy faoliyat yuritish malakasiga egalar.

Ammo quyidagi ikki guruh fagat muqallid bo‘lib, figh hukmlarini to'plash va
tartibga solish ishlari bilan shug‘ullanib, fighiy ijtihod vakolatiga ega emaslar.
Ular huffoz (hofizlar) tabaqasi va muqallidlar tabaqalaridir.

Hofizlar tabagasi mujtahidlardan emaslar, lekin mazhab bo‘yicha
chiqarilgan hukmlar va rivoyatlami biladilar, ulaming so‘zlari ijtihod bo‘yicha
emas, balki naql va rivoyat qilish bo‘yicha hujjat hisoblanadi. Ular mazhab
sohasida amq rivoyatlar va tarjih sohasida eng kuchli fikrlami rivoyat qilishda
ishonchga sazovorlar. Ibn Obidin ta’kidlashicha, ularda eng kuchli rivoyatlami
kuchli va kuchsizlaridan ajratib olish salohiyati

—102 —



mavjud. U Kanz, Durrulmuxtor va al-Viqoya mualliflarini ushbu tabagadan deb
hisoblagan.

Mugqallidlar tabaqgasi faqat tarjih masalalarini o'z ichiga olgan kitoblami
tushunsalar ham, so‘zlar va rivoyatlar orasida tarjih gilishga qodir emaslar. Ibn
Obidin ularni «to‘grini noto‘gridan ajrata olmaydigan, o‘ng bilan so‘lning
fargiga bormaydiganlar» deb tavsif qilib, ulaming izidan borganlarga afsus va
nadomat bildirgan.

Hijriy II asr boshidan IV asr ortalariga qadar ijtihodning oltin davri
hisoblanadi. Bu davrda mazhablar vujudga kelgan va nazariyalari taglid etilgan
o’n uch mujtahid mavjud bo'lgan.

[jtihodning hozirgi kundagi o‘mi haqida Abu Zahra toxtalib, hagigatanham
ijtihod eshigi yopilganmi, degan savolni tekshirib o'tib, ijtihod to‘xtatilmagan
degan fikmi qo‘llab kelgan faqgihlar. jumladan, hanbaliy fagihlarining ayrim
fikrlarini eslatib o‘tgandan keyin quyidagicha xulosa chiqaradi:

«Insonning aqli va tafakkuri uchun Alloh ochgan eshikni yopishga hech kim
hagli emas. Bunday so‘zni aytgan kishi qanday dalil va manbaga tayanadi? Nega
u o‘ziga ravo ko‘rgan ishni boshqgalarga noravo deb isbotlamoqchi boladi?
Bunday to‘sqinlik yaratish odamlami Qur’on, sunna va salafi solih asarlaridan
uzogqlashtirdi.

Ahmad Shalabiy o‘zining «Mavsuat ul hazoratil islomiya» (Islom tamadduni
qomusi) nomli asarining sakkizinchi jildida hozirgi davrda ijtihodga o‘tish
zaruriyati hagida quyidagi fikmi bildiradi:

«Bugungi kunda o'z fikrlarini bildirish, Qur'on va hadislarga murojaat
qilish, sharoit o‘zgarishi oqibatida hosil boigan yangi huqugiy muammolar
bo'yicha ijtihodga da’vat qiluvchi yangi bir oqim yuzaga kelgan. Uning
ta’kidlashicha, ushbu asr (XX asr) boshlarigacha ijtihod qilish zamrligi bo'yicha
hech ganday fikr mavjud emasdi. Keyinroq Shayx Muhammad Abduh bu
masalani ko‘tardi. Bunday fikr zamon talabini tushunmagan kishilarga
yogmagan boisa ham, asta-sekin o‘z yo‘lini topa bordi va katta olimlai' ijtihod
qilish zamrligi haqida ochigdan ochiq so‘z yurita boshladilar. Bora-bora ushbu
g‘oyani qo‘llab- quwatlovchilar soni oshib bordi. Bu esa ijtihod uchun yangi bir
bosqich hisoblanadi».

-103-



Bugungi kunda islom huqugqi sohasida bir gator zamonaviy muammolarni
yechish uchun ijtihoddan foydalanish g oyasi homiylaridan biri sudanlik
huqugshunos olim, qiyosiy qonunshunoslik va jinoyat huquqi bo'yicha
mutaxassis Abdulloh Ahmad anNa’im arab va ingliz tillarida nashr etilgan
o‘zining bir qator huqugqiy ilmiy asarlari bilan mashhur. Uning «Nahva
tatviyrittashri’il-islomiy» kitobida ta’kidlanganidek, bugungi kunda bir gator
muammolar oz yechimini topmagan. Shuning uchun u ijtihod yo‘liga
go'yilgan to‘siglami olib tashlash zarurligini tavsiya qilib, bu orinda
sahobalaming eng buyuklaridan biri bo‘lmish Umar ibn Xattob uslubidan
foydalanishga chaqiradi.

Uning ta’kidlashicha,HazratiUmar oz davrining sharoitidan kelib chiqib,
shaxsiy fikrga tayangan holda ijtihod qilgan edi.

Misrlik atoqgli olim Muhammad Husayn Haykal «AlForuq Umar» nomli
kitobida bu hagda shunday yozadi.

«Hazrat Umar iymoni kuchliligi va Rasulullohning izchil izdoshi boMgam
sababli, nassga qgarshi bo'lgan hollarda ham
jasorat bilan ijtihodga qo‘l urardi».

VIII va IX asrlarga kelib Qur’onni sharh va tafsir etish, Payg'ambar hadislari
bo‘yicha tadqiqot olib borib, ularni to‘plash hamda soxta hadislardan ajratish
sohasida izchil va tabiiy bolmagan bir faoliyatning guvohi bo‘lamiz. Usulul-
figh ilmi asosida shar’iy manbalar aniqglanib, sunniylik ogimida to‘rtta asosiy
mazhabning har biri o'ziga xos yo nalishni belgilab olgan holda, rivojlanish va
taiqalish bosqichlarini bosib o‘tdi. Undan so‘ng. ushbu mazhablar doirasidan
chigmaslik, fagihlar va mazhab tarafdorlari uchun taqlid etilishi zarur bolgan
bir an’anaga aylanib qoldi. Har bir mazhab tarafdorlari o‘sha mazhab bo‘yicha
o‘z imomlari izidan borishi zarur deb topildi.

Ba'zi bir fagihlar bunday taqlidning chegarasini buzib o‘tib, mazhab
doirasidan chigqan holda to'gTtidan-to g ri Qur on, sunna va sahobalar
rivoyatlariga murojaat qihsh bilan ijtihod qilish vakolatiga ega ekanliklarini
da’vo qgilgan bo‘lsalar ham, mujaddidlar, ya'ni yangilashtiruvchi yoki tiklovchi
sifatida tanilgan bunday olimlar o'z faoliyatlar.; arayonida qabul qilingan fighiy
goidalar doirasidan chiga olmadiiar. Ular manbalar yoki

104 —
uslublar yoxud islom qonunchiligining umumiy tushunchalari va asoslari
bo‘yicha hech qanday ahamiyatga ega biror-bir vangilik kirgizishga muvaffaq
bo‘lmadilar.

Islom tarixida davlatchilik (imomat yoki xilofat) masalasi bo‘yicha sunniylik
(ahli sunna va-1 jamoa) va shialik oqgimlari vujudga kelgan. Sunniylik
Muhammad payg‘ambar (a.s.)dan so‘ng Abu Bakr, Umar, Usmon va Alilaming
xalifaliklarini qonuniy sifatida e’tirof etishsa, shialar Alidan oldingi uchta



xalifaning xilofatini qonuniy deb bilishmaydi. Ushbu siyosiy qarash rivojlanib,
agidaviy va huquqiy garashlarga oz ta’sirini o‘tkazgan. Natijada bu bo'linish
e’'tigodiy bo‘linishga olib keldi. Hozirgi kunda sunniylik va shialikga mansub
bir nechta huquqgiy mazhablar mavjud. Masalan sunniylikda 7 ta, shialikda 3 ta
mazhab bo‘lgan.

Sunniylik oqimi, aytib o‘tganimizdek, to‘rtta asosiy mazhab (hanafiy,
molikiy, shofiiy va hanbaliy huquq maktablari)ga bo‘linadi. Ulaming
mushtarak tomonlari shundan iboratki, Qur’on, Sunna, ijmo va giyosni asosiy
manba deb biladilar. Ulaming farqglari asosiy masalalar bo‘yicha quyidagilardan
iborat:

birinchidan, u yoki bu huquqiy manbaga ko‘proq e’tibor berish;

ikkinchidan, har bir huqugiy muammoni oziga xos va boshqalarga
o‘xshamaydigar? us'lubda hal qilish;

uchinchidan, manbalardan foydalanish qoidalarining farqli bo‘lishi.

Biz quyida, mazkur mazhablar hagida ma’lumot berib o‘tamiz.

§ 2. Shofi’iy figh maktabi

Imom Shofi’iy 150/767-yili buyuk mujtahid olim Abu Hanitaning vafot etgan
yili Falastinning G’aza shahrida dunyoga keladi va 204/820-yili 29 - rajab/19-
yanvarda juma kuni tunda Misrda vafot etadi va Karafe degan joyga dafn
etiladi. Abu Hanifa vafot etgan kechada boshga bir imom, ya’ni Shofi'iyning
dunyoga kelgani musulmonlar uchun katta judolik bo‘lmadi.

—105 —



Shofi " iyning otasi Idris i sh bi lan Falastinning G azza shahriga boradi va u
yerda vafot etadi. Shofiiy tug ilganidan keyin ikki yil o‘tib onasi uning
oliyjanob naslini saqlab qolish niyatida ota vatani bo‘lmish Makkai
Mukarramaga olib ketadi va ular Baytu-1- Harom yaqinidan qo‘nim topadilar.
Onasi asli Azd yamanlaridan bo‘lgan. Biroz muddatdan so'ng onasi
Muhammadni maktabga joylaydi, ammo darslar pullik bo‘lgani uchun yosh
imomning onasi uni tolashga imkon topa olmaydi. Lekin Shofi'iy juda ham
zehni o‘tkir va tirishqoq bo‘lganligi uchun maktabdorlar uni bepul ofqitishga
ahd qiladilar. Shofi’iy yetti yoshidayoq Qur'oni karimni yod olib, hadislami
organadi. O sha vaqt arablaming odatiga ko‘ra sahrodagi Banu huzayl
gabilasiga yuboriladi. Bu qabila o‘zining suhanzftbonligi va she’riy an’anasi
bilan mashhur edi. Shofi'iy u yerda 10 yil yashab u yerlik olimlardan she’r va
xabarlarlami, arab tili fasohati vabalog atini, shuningdek Qur on
va hadis ilmlarini o‘rganadi.

Shofi'iyning hotirasi kuchli bo‘lganligidan, hadislami bir marotaba
aytilganida yodlab olardi. So‘ngra darsdan chiqib eslab olgan hadislarini
sopolga yoki teriga yozib olar edi. Keyinchalik Imom Shofi’iy bir gap eshitsa,
uni hech gachon unutmaganligini aytadi. So‘ngra Makkaga gaytib kelib,
Makka muftiysi Muslim ibn Xolid az-Zanjiydan figh va hadis ilmlarini
o‘rganadi va uning huzurida fatvo berish darajasiga yetadi. O sha vaqtda bor yo
g i 15 yoshlarda edi. Keyinchalik ustozlarining maslabati bilan Madiniga Molik
ibn Anas (vaf. 179 /795 y.) huzuriga boradi.

Imom Molik vafotidan so'ng u o'z hayotini ash-Shayboniy rahbarligida Iroq
fighini o'rganishga bag ishlaydi. Natijada uning usulida iroq va hijoz fighi
nazariyasi ishlab chiqiladi, ya ni ahli hadis bilan ahli ra'y va qiyos
tarafdorlarining ihni unda birlashadi. 187-yilhijriydaMakkada, 195-
yilhijriydaBag‘dodda Ahmad ibn Hanbal (vaf. 241/855 y.) bilan uchrashib uning
figh, usul, nasx va mansux mavzularidagi qarashlari bilan tanishadi. Imom
Ahmad ibn Hanbal Shofi’iyning ilmini e’tirif etib: “Kimki qo‘liga siyoh bilan
galam olsa, uning zimmasida Shofiiyning minnati bor. Agar Shofi’iy
bo‘lmaganlarida hadis va fighni bilmagan bolar edik. Figh eshiklariga qulf
solingan edi. Alloh Shofi’iy sababli, u eshiklami ochib berdi”, deb aytadi.

—106 —

Keyinchalik yana Makkaga gaytib Haramda dars beradi va o‘sha yeming
olimlari bilan birga uning shogirdiari ham u kishining darslarini qunt bilan
o'zlashtiradiiar. So‘ngra Shofi'ly yana Iroqga qaytadi va u yerdan o‘zining xos
shogirdiari bilan Misrga boradi (199/815 y.). Misrlik ulamolar Imomni katta
ehtirom bilan kutib olib, undan tahsil olishadi. Shofi'iy Misrdagi eng katta
masjid “Amr ibn Os” da talabalarga fighdan dars berib, to umrining oxirigacha
Misrda goladi.



Misr mazkur yangi mazhabning vatani bo‘lgani uchun ham, u yerda bu
ta'limotni chuqur ildiz otgani tabiiydir. Bu mazhab, Irogda ham yoyilgan.
Chunki Shofi’iy oz garashlarini awaliga Iroqda yoya boshlagandi. Iroq orqali
Xuroson va Movarounnahrga ham yoyiladi va shu bilan birga bu o‘lkalarda
Hanafiy mazhabi, Abbosiylar hokimiyatining rasmiy mazhabi boigani uchun
ham yetakchi orinda edi. Misrda esa hokimiyat Ayyubiylar qoiiga o‘tgach
shofiiy mazhabi yanada jonlanadi, ham xalq, ham davlat tepasida katta
mavqgega erishadi. Ammo, Mamluklar davrida esa Sulton Zohir Baybars
gozilami to‘rt mazhabga ko‘ra tayinlash fikrini ilgari suradi va bu filer amalga
oshiriladi. Lekin bu holatda ham Shofi'iy mazhabi u yerda boshqga
mazhablardan ustun mavqgeda edi. Masalan chekka shaharlarga qozi tayinlash
vakolati bilan yetim va vaqf mollarini nazorat qilish huqugqi fagatgina Shofi’iy
mazhabiga oid edi. o‘rta asrlarga kelib bu mazhabning ta’sir doirasi torayib
borgan.

1517-yili Usmoniy turklar tomonidan Misr bosib olinadi. Keyinchalik
Mehmet Ali Poshsho Misrga hokim bo‘lgach, hanafiy mazhabidan boshqa
mazhablaming rasmiy faoliyatiga chek qo‘yadi. Buning natijasida ikki mazhab
oVrtasida raqobat boshlanadi.

Uchinchi-to‘rtinchi hijriy asrlarda Markaziy Osiyoda Shofi'iy mazhabi
Hanafiy mazhabi bilan raqobat qilardi. Uning yirik vakili toshkentlik buyuk
olim Muhammad ibn Ali ibn Ismoil al-Qaffol ash-Shoshiy (291-365 hijriy yillar)
edi. Xayruddin Zarkaliyning yozishicha, u figh, hadis, lug'at va adabiyot
bo‘yicha oz davrining mashhur olimlaridan edi. Usulul-figh bo‘yicha uning
asarlari mashhurdir. Toshkentda vafot etib, qabri Hastimom (Hazrati Imom)
madrasasi yonida joylashgan.

Hozirgi kunda sud mahkamalarida shaxsiy maqom borasida hanafiylik
mazhabi tatbiq etilsada, ko‘pchilik misrliklar, aynigsa, gishloq joylarda o‘z diniy
urf-odatlarida shofl'iy an’analariga sodiq qolganlar. Falastin va lordaniyaning
aksariyat musulmonlari, Afrika mamlakatlarining ba’zilarida, Shimoliy Kavkaz
musulmonlari orasida, Iroq. Hijoz, Pokiston, Hindiston, Eron, Yaman, gisman
Suriya va janubiy arab sultonliklarida Shofi'iy mazhabi diniy-huquq tizimiga
amal qgiluvchilar bor. Indoneziya va Malayziya orolllarida esa bu mazhab yagona
yetakchi mazhabdir. Bugungi kunda dunyodagi taxminan 1,3 mlrd. musulmon
aholining 92.5% ini sunniylar tashkil etib, ular mazhab bo‘yicha quyidagi
nisbatda boiinganlar: hanafiylar - 47%, shofi'iylar - 27%, molikiylar -17%,
hanbaliylar - 1.5%. 107

Shofi'iyning 'usului-figh bo‘yicha yozgan asari “ar- Risola”dir. Bu asar
Bag‘dodda yozilib, so‘ngra 814-815-yillarda Misrda qayta yoziladi. Shu tufayli
ko‘pchilik ulamolar uni o‘z asarlarida “Yangi Risola” va “Eski Risola” deb ikki
manba sifatida qayd qilganlar. Fahr ur-Roziy Manoqib ash-Shofi’iy kitobida



shunday yozadi: “Imom Shofi’iy kitob ar-Risolani Bag‘dodda yozadi, so‘ngra
Misrga qaytgach uni gaytadan yozadi. Bu ikki kitobning har birida ko‘plab
ilmlar bor”. Lekin hozirda ulamolar qo'lida fagat “Yangi Risola” asarigina
saglanib golgan. Bu asar Shofi'iyning Abdurrahmon ibn Mahdiy (135/198 hijriy
yillar)ning maktubiga javoban yozilgan risolasidir. Bu haqida Ali ibn Madaniy
shunday yozadi: “Men Muhammad ibn Idris ash-Shofi'iyga Abdurrahmon ibn
Mahdiyning maktubiga javob yoz u senga murojaat qilib maktub yozdi va
sening javobingga mushtoq, - dedim. Shofi’'iy unga javob maktubini yozdi. U
Iroqda yozilgan kitob ar-Risola asari edi”.

Shofi’iy bu asarini avvaliga bu nom bilan emas, balki “Kitob”, “Kitobim”,
“Kitobimiz” kabi nomlar bilan ataydi. “ar- risola” deb nomlanishining boisi uni
Abdurrahmon ibn Mahdiyga irsol qgilinganligidir. Chunki o‘sha vaqtda kichik
hajmli asar “Risola” deyilgan. Bu kitob usulul-figh bo‘yicha yozilgan ilk
asarlardan hisoblanadi, shu bilan birga unda hadis usullari ham bayon qilingan.
Fahr ar-Roziy Manogqib ash-Shofi’iy asarida shunday yozadi: “Imom Shofi’iydan
oldin odamlar usul ilmi ' —108 —



masalalari hagida bahslashar, dalillar keltirishar va raddiyalar bildiraidilar.
Lekin o sha vaqtda ular uchun dalillarni bir biriga zid yoki ulardan birining
ustun ekanligini bilish uchun murojaat gilinadigan umumiy qoidalar yo‘q edi.
Shofi'iy esa usul ilmini yozib, odamlarga shar’iy dalillarning darajalarini bilishda
murojaat qilinadigan umumiy qoidalami ko‘rsatib berdi. Shofi’iyning usulul-
figh ilmidagi o‘mi Aristotelning mantiq ilmidagi o‘rni kabidir”.

Ba’zi manbalarda ta’kidlanishicha, usulul-fighga oid asami dastlab hanafiy
mazhabi asoschisi Abu Hanifa (699-767 yy.) yozgan deb ta kidlanadi va ushbu
fikr mazhab asoschisi tomonidan yozilgan “Kitob ar-Ra’y” asari asosida
quvvatlanadi. Ibn an-Nadim esa, bu sohada tarqoq qoidalami to‘plab, kitob
shakliga keltirgan kishi Abu Hanifaning shogirdi imom Abu Yusuf bo'lgan, deb
hisoblaydi. Tadqiqotchi Ahmad al-Kurdiyga kora esa, Abu Hanifaning katta
shogirdlaridan biri hisoblanmish imom Muhammad ash-Shayboniy ham bu
borada asar tasnif gilgan. Tarixchi Hoji Xalifa va tadqiqotchi Ahmad al-Xavliy
hamda boshqa ko'plab tadqiqotchilar esa, bu shaxs shofi’iy mazhabi asoschisi
Imom Muhammad ibn Idris ash-Shofi'iy (767820 y.)dir deb ta kidlaydilar.
Ulaming bunday fikr yuritishlari, usulul-fighga oid hozirgi davrgacha yetib
kelgan dastlabki yagona manba aynan Imom Shofi’iy tomonidan yozilgan “ar-
Risola” asari doirasida paydo boigan bo‘lishi mumkin. Demak Abu Hanifa va
uning ikki yirik shogirdiari tomonidan yozilgan usulul-fighga oid asarlar
bizgacha yetib kelmagan. Lekin ulaming bu ilmga oid qarashlarini keyingi davr
hanafiy fagihlarining asarlarida uchratish mumkin. Shuningdek molikiy
mazhabi asoschisi Imom Molik ibn Anas (vaf.796 y.) ning “al-Muvatto” asarida
ham bu ilm bilan alogador qoidalami uchratish mumkin. Xolbuki, u Imom
Shofi'iydan awal yashagan. Haqiqatga yagqin fikr shuki usulul-figh bevosita figh
ilmi bilan bir vaqtda paydo bo lgan, chunki figh ilmidagi hukmlar usul
qoidalariga ko‘ra chiqarilgan. Imom Shofiiy esa o‘zidan awal nagl qilinib
kelinayotgan usul qoidalarini jamlab ularni tartibga solganligidir. Uning ar-
Risola asari esa bizgacha yetib kelgan eng qadimiy asar bo‘lganligidan uni
birinchilar gatorida zikr qilish mumkin.

—109 —

Hatto keyingi davr ulamolari ham bu asarga taqlid qilganlar. Kanadalik
islomshunos Vael Hallaq Shofi'iygausul ilmi asoschisi sifatida nisbat berilishi
to‘g'ri emasligini, balki usul ilmi Imom Shofi’iy vafotidan so‘ng paydo bo‘lganini
aytib o‘tadi. Chunki Shofi'iyga qadar ham usul ilmi garchi og'zaki tarzida bo‘lsa-
da mavjud edi. Shofi’iyning bu ilmdagi hissasi o‘zining davrigacha naql qilinib
kelinayotgan wusul qoidalarini jamlab, ulami tadqiq qilib, kitob holiga
keltirganidir. Uning “ar-Risola” asari buning yorqin dalilidir. Ammo bu asar
usul ilmda yozilgan ilk manba bo‘lishiga gqaramasdan IX asrning ikkinchi
yarimida fagihlar tomonidan juda ham lcam tilga olinganligi qayd qilinadi. “Ar-



Risola’ni o‘rganish natijasi shuni ko‘rsatadiki, unda asosan hadislar va juda ham
oz fighga oid qoidalar keltirilgan. Ular:

1. Hukmlar asosiy manbadan chiqarilishi kerak.

2. Payg‘ambar Sunnati qonunchilikning bog'lovchilik gis- mini tashkil giladi

3.Qur'on va Sunna orasida, xatto biror oyat va hadis orasida biror-bir
garama qarshilik mavjud emas.

4. Bu ikki manba bir-birini to‘ldiruvchidir.

5. Aniq, ishonchli va ko‘p ma’noga dalolat gilmaydigan manbalardan olingan
hukmlar hech ganday bahsga o‘rin qoldirmaydi, balki ijtihod va giyos yo‘li bilan
olingan qonunlarga asoslangan hukmlar bahsli bo‘lishi mumkin.

6. Va nihoyat, ijtihod, giyos va boshqga umumiy tan olingan va bir ovozdan
quwatlangan hukmlar dastlabki manbalarga tayanadi.

“Ar-Risola” ni keyingi davr fagihlarining yozgan asarlari bilan solishtiradigan
bo‘lsak, unda usul ilmiga alogador asosiy savollar va masalalar ancha kam
yoritilganini ko'ramiz. Dastlabki fighiy asarlarda shar’iy masalalar asarning 1/4
yoki 1/5 qismini tashkil etgan. Lekin Risolada hadislardan tashqari fighga oid
dastlabki masalalar va qoidalar keltirilganligi, uni hadis to'plamlaridan ajratib
turadi. “Ar-Risola” ni Shofiiyning shogirdlari tomonidan tezda qabul
gilinmaganiga yana bir sabab, asar oz davrining ikki fighiy yo‘nalishi ahli ra’y
va ahli hadislarga qarata yozilgan. Asarning birinchi tort qismi ahli ra'yga
garatilgan bo‘lsa, qolgan olti bobida ahli hadis masalalari

~110-



muhokama qilinadi. Ammo bu yerda Shofi'iyning biror bir tomonga mansub

bo ‘ Imaganini ta n m m qili shimiz mumkin. Bir asr davomida asaming faqihlar
nazaridan chetda qolishi va IX aiming uchinchi gismida fighshunoslikda tub
burilishlar boMganidan so‘ng ya'ni, ijtihod eshiklarining yopiq deb e’lon
qilinishidan keyin, asosiy sunniy mazhablaming to’liq shakllanganida asarga
mazhab ulamolari tez-tez murojaat giladigan bo‘ladilar. VIII asr oxirida figh
juda katta tezlik bilan rivojlanganini ko'rish mumkin. X asrga kelib Usulul-figh
rivojlanib ketadi. Bu davrda hanafiy olimlarining xo plab garashlari ulaming
usul ilmi asoschilari sifatida ko rsatilgan bo‘lsada, sekin asta bu rolni Shofi'iy
olimlari bajaradilar.

Mazhablarda fighni, usuldan awal yozilishida hech bir g‘ayritabiiylik yo‘q.
Chunki, hukmlarda asl mavzu fighdir. Usul esa bir metod ilmi bo'lib, mantiq
kabi, to‘g’ri bilan vanglishni ajrata olish xususiyati kabi awaldan mavjud. Ayni
mavzuda bir-biriga zid bo‘lgan ikki oyataing keyingi nozil bo‘lgani, awalgisini
nasx (hukmini bekor) qilishi, umumiy hukmning xos hukm bilan chegaralash
kabidir.

Shofi’iy tilni yahshi bilgani uchun ham oyat va hadislardan hukm chiqara
olgan. Qur’on tafsirchisi sifatida tanilgan Sahoba Abdulloh ibn Abbos (r.a)
Makkadan vyetishib chiqgganligi uchun ham nasx qoidalarini yaxshi
o‘zlashtirgandi. Shofi’iylaming usulini mutakallimlaming usuli ham deyiladi.
Chunki ulaming iisulga oid qarashlari tamoman nazariydir. Mazhabdagi
ijtihod ulaming metodiga ta’sir etmagan. Masalan: Shofi’iy sukuti ijmoni gabul
qilmaydi. Sayfuddin al-Omadiy (vaf.631/1233 y.) esa shofi'iylik mazhabida
bo‘lgani holda “al-Ahkom” nomli asarida sukuti ijmoni afzal biladi. Bu usul,
kalom ilmining mavzusidan istefoda etgani holda, falsafiy va mantiqiy jihatlari
mavjud bo‘lgani uchun ham “mutakallimlaming metodi” sifatida ta’riflangan.
Masalan: Kalom mavzusiga doir yaxshilik bilan vomonlikning aql ila bilinib-
bilinmasligi, payg‘ambarlaming payg ambarlikdan oldin ham i’smat, ya'ni
ma’sum sifatiga ega bo lib-bo Imagani va shunga o‘xshash mavzularda bahs
vuiitilardi,’ H

Imom Shofi'iy oz ijtihodida suyanadigan dalillami “al- Lrnm asarida
shunday ifodalaydi: “Ilm bir necha darajalarga

—1m—
bo‘linadi. Birinchisi, Kitob va sobit bo'lgan Snnnadir. Llcbwml] Kitob va
Sunnada huknu mavjud bo‘lmagan masalalard g iitnodir Uchinchisi, ba’zi
sahobalaming so‘zlaridir. Lekrn bu sahoba so‘zlari orasida ziddiyat
bo'lmashgilozim. Tc, rtmchisi, Sahobalar orasida ixtQofli qolgan so zlardir.
S hmc » qiyosdir. Buning asosi ham Kitob va Sunnaga tayanadi. Ilm esa
mana shu darajalarining bin orqali qo lga kmtiladi

Trnnm Shofi'iy Qur'onni usulul-fighnmg ilk manbasi ekanligini hech



shak-shubhasiz qabul qiladi. Uning fikncha bntchi asos bo‘lmish
Qur’onning zohiriy ma’'nosiga ama qilinadi gachonki u ma’noni o'zgartinb
yuboravchi boshga dalil bolmasa. Shuningdek u Kitob va sobit bo Igan
Sunnam avni bir manba sifatida ko‘radi. Chunki, Sunna Qur onnrng
bayonini to1 dirib, gisqa va mujmal ma’nolarm °%A | ba’zi insonlar
tushunaolmagan nozik masalalami, shunmgdek om va xos izohiab
beradi. Shuuga
tafsir qiluvchi holatida bo‘la olishi uchun ilmiyjihatdan ham tafsir gilayotgan
narsaning darajasida bo‘hshi lozimKo pch sahobalar hadisga shunday nazar
bilan garaydilar, deganL fikrrn ilgari suradi. Ammo bu holatda, Shofi’iy
Sunnam har jihatda Qur'onga teng deb hisobladi, degani emas. Chunonchi,
Qur on birinchi navbatda, Allohning kalomi, Sunna esa Muhammad (a.s)
nine so‘zlari fe'llari va taqrirlaridir. Qur'on Ibodat magsadi bilan o‘qdsa sunna
bu magsadda o‘qilmaydi. Qur'on tavotur yo i
bilan sobitdir, S—g barchasi ham — "mayd; Imom Shofi'iyga kora Sunna
Qur'omung shoxi misolidadir. Shu mfeyli kuchim Qur'ondan oladi, um
quvvatlaydi va itmomiga yetkazadi. Shu jihatdan izohlayotgan bilan
iz hlannoy“ A, birifabarobar bo‘lishi lozim. Ammo bumng uchun, awalo
Sunna sogMom boMishi kerak. Shu tufayli, ohod va mursal hadislar sahih
hadislar singari emas. Boshga tarafdan esa Shofi iy, e tiqod asoslarini
aniqlashda Sunnaning Qur’on darajasida emasligim

°hlfmom Stofi'iy mujtahid sahobalami va Molik ibn Anasga eraashib
madinalik fagihlar tomonidan chtganlgan qarorlarmgm ijmo deb
hisoblagan. Zohiriylar va ayrim hanbaliylar payg ambar sahobalar.
(cbonyorlar) ning yakdil fflalarimgma e Bborga
oladilar. Abu Hanifa har qanday nufuzli mujtahidlar guruhi chiqargan qarorlar
ijmo bo‘lishi mumkin, degan fikmi ilgari suradi. Bu Iroq, Suriya, Misr va boshqa
joylarda ijmoning mustagqil shakllari paydo boiishiga imkoniyat yaratdi.

Imom Shofriy hanafiylar tayyanadigan “istehsonni” rad qiladi. “Istehson”
lug‘atda “bir narsani yaxshi deb hisoblash” ma'nosida ishlatiladi. Usul istelohida
esa, “mujtahidning ochiq- ravshan giyosdan maxfiy qiyosga, kulliy hukmdan
juz’iy hukmga o‘tishligi” tushuniladi. Bunday o‘tishlikni uning ijtihodi taqozo
qilgan.

Mujtahiddan bir masala so‘ralsa, uning hukmiga nass' kelmagan boisa,
mazkur masalaga ikki xil yondashish mumkin. Biri ochiq — ravshan hukmni
taqozo qilsa, ikkinchisi maxfiy boshqa hukmni taqozo giladi. Mujtahid o'z
ijtihodi bilan ravshan hukmni qoldirib, maxfiy hukmga o‘tishni ma’qul ko‘radi.
Bunday o'tishni shariatda “istehson” deyiladi.

Usul al-Fighda Kitob va Sunna tushuniladi.
— 113 —



Imom Shofi’iy boshchilgidagi ba’zi mujtahidlar shar’iy hukmlar chiqarishda
istehsonni dalil qilib olish kishi xohishiga garab hukm chiqarishdir, deb bunday
holatni inkor etgan. Chunki dinda istehsonga ruhsat berilsa, aqlli kishilar ilm
ahlisiz ham, istehson o‘mida har qaysilari shariat hukmlar berishlari o1 z
bo‘lardi deb hisoblaydilar. Shofiiyning bu hususdagi fikri quyidagicha:
“Allohning, Rasulining va musulmonlar amoasining hukmi o'laroq bu zikr
qilganlarim shuni ko‘rsatadiki, ;ozi yoki muftiy bo'lishni istagan kishi, faqat
asosli dalillar bilan hukm va fatvo berishi joiz. Bu ham bo‘lsa Kitob, Sunna yoki
ilm egalarining ihtilofsiz o'laroq aytgan fikr yoki bulardan ba’zisiga ;iyos qilish
yoli bilan bo‘ladi. Istehson bilan fatvo berilmaydi. U asos emas va u bu
ma’'nolardan birini ham ifodalamaydi”. Shuningdek, uning “Kim istehsonga
asosan hukm chiqarsa, u : 'zidan yangi shariat to‘qib chiqaribdi”, degani rivoyat
qilinadi. Imom Shofiiy o'zining “Usul” nomli risolasida: “Kimki stehsonga
asosan hukm chiqgarsa, go‘yo bir tomonga garab namoz ;. qib, o‘sha tomonni
Ka’ba deb istehson qilgandek boMadi”, deb aytgan. Shofi'iy quyidagi dalilarga
tayanib istehsonni rad qiladi:

1. Shar’iy hukmlar yo to‘g‘ridan to‘gri nassga (oyat- -adisga) yoki giyos yo'li
orqali nassga tayanadi. Istehson bulardan biriga kirsa, boshqa bir terminga
ehtiyoj bolmaydi. Aks holda Alloh taoloning ba’zi masalalarda bo‘shliq
qoldirgani xulosasi kelib chigadiki, bu esa: “Inson o‘zini (bu dunyoda dinu
iymonga buyurilmasdan, oxiratda esa qayta tirilib hisob-kitob gilinmasdan)
bekor tashlab qo ‘yiladi deb o ylaydimi (tama qilurmi)” (Qiyomat surasi, 36-oyat)
oyatiga ziddir.

2.Qur ’ onda Alloh taolo va Rasuliga itoat gilishga buyurilgan, havoi-nafsga
berilishdan qaytarilgan va tushunmovchilik chiqgan vaqtda yana Kitob va
Sunnaga qaytarilishi ta’kidlangan (Niso
surasi, 59-oyat).

3. Muhammad (a.s.) istehson bilan fatvo bermaganlar va havodan olib
gapirmaganlar. Buning dalili ayoliga Sen menga onam kabisan” degan
kishining so‘roviga fatvo bermagan va “Zihor” oyati (Mujodala surasi, 1 -4
oyatlar) kelgunicha kutganlar.

4. Istehsonning biror bir qoidasi, haq bilan botilni solishtiradigan mezoni
yo‘q. Erkin qo'yilsa, ayni mavzuda farqli bir necha fatvolar yuzaga kelishi
mumkin,

5. Fagat aqlga tayanadigan istehson tushunchasi yuzaga kelsa, Kitob va
Sunnadan bilimi bo‘lmaganlaming ham bu usulni qo‘llashlari joiz bo‘lardi.

Ammo bu yerda Imom Shofi’iyning rad etgan istehson shar’iy bir dalilga
tayanmasdan, shaxsiy xohish va subyektiv tushunchalarga ko‘ra hukm
chiqarish deb baholash kerak. Shubhasiz, Hanafiylar ham bu kabi istehsonni
gabul gilmaganlar. Balki, ular ham istehson qilish uchun u masalaning shar’iy



bir masala bo‘lishi bilan birga, quyidagi dalillardan biiiga tayanishni shart
qiladilar:

1. Nassga tayangan istehson. M: Mavjud bolmagan narsani sotish
tagiglangani holda (Abu Dovud, Bay’57), pul nagd, mol esa nasiya asosidagi
salam® kelishuviga izn berilgan (Abu Dovud, Bay 70). Bu yerda ikkinchi
hodisaga tayanib qiyos tark qilinib, istehson yo‘liga o‘tilmoqda.

2.]j moga tayangan istehson. M: Hunarmandgamolbuyurtma berish
ma’'nosida kelgan istisno kelishuvi ijmoga tayanadi. Chunki, asrlar davomida
bunga qarshi chiggan olim bo‘lmagan.

3. Zarurat yoki ehtiyojga tayangan istehson. M: Ifloslangan qudugning bir
qism suvini chiqarish bilan tozalanganhisoblanishi.

N 4. Maxfiy giyosga tayangan istehson. M: Mahalliy qoidaga ko‘ra maxsus
gayd qilinmaguncha yemi sotish bilan kelishilgan haqglan o‘zidan oluvchiga
o‘tmaydi, Bu masalada vagfhi sotishga giyosi ochiq yoki ravshan qgiyos, ijaraga
giyosi esa maxfiy qiyosdir. Vaqf istehson yo'li bilan ijaraga qiyos qilinib,
irtifoq*” (suv ichish, suv olish, o‘tish kabi) haglaming vaqf doirasiga kirish
asosi belgilangan.

5. Urfga tayangan istehson. Mahalliy qoidaga ko'ra vaqf abadiy bo‘lishi
kerak. Bu esa vaqfning fagatgina xo‘chinas mulklarda bo‘la olish ma’nosini
bildiradi. Holbuki, Imom Muhammad ash-Shayboniy kitob va shu kabilarni
vaqf qilinishi, urf holiga kelgan narsalami qiyosga zid bo‘lish bilan birga
vaqfga hos bo‘la olishiga hukum qilganlar. Shunga ko‘ra naqd pul vagflariga
ham fatvo berilgan.

6. Maslahatga tayangan istehson. Mahalliy qoidaga kora ziroat
sherikchiligi, ijara kelishuviga giyosan taraflardan birining o’hmi da tugaydi.
Ammo hosil hanuz yetishmagan holatda yer egasi o‘Isa, mehnat egasining
manfaatini himoya qilish maqgsadida istehson qilinib, ahdlashuv hosil
olinmagunga qadar uzaytirilgan hisoblanadi.

, Komib yyribdiki, bir-biriga muxolif har ikki tomon istehson ma nosini
chegaralashda bir ittifogga kelmaganlar. Istehson bilan hukm chiqarish joiz
deganlar “istehson” deganda boshga ma’noni tushunsalar, joiz emas, deganlar
boshga ma’noni tushunganlar. Agar istehsonning nima ekanligi ma'nosida
kelishganlarida edi, ixtilof qilmasdilar. Hanafiylar istehson qilgan
masalalaming asosida doimo yuqoridagi dalillardan biri bo'lgan.

Imom Shofi iy ilk mujtahid sahobalar davridanoq og‘zaki tarzda naql qilinib
kelinayotgan usul qoidalarini jamladi, bir tizimga soldi va o‘z nazariyalarini
ham bayon qildi.

Imom Shofi iy, avvaliga Makka olimlaridan, so‘ngra sunniy mazhab

2 Oldindan pul, mol berish hagidagi ahdnoma.
— 114 —



imomlari Molik ibn Anas, shuningdek Abu Hanifaning eng katta

shogirdlaridan biri Muhammad ash-Shayboniydan va Ahmad ibn Hanbaldan

ilm o‘rgandi. U hanafiylaming ra’y- fikr maktabi hamda molikiylaming hadis

maktabi olimlarining

Umumiy foydalanishdan kelib chiqadigan haq-huquq; birovning mulkidan
toydalamsh huqugqi, majburiyat yoki foydalanish

5 —

fikrlarini uyg‘unlashtirib yangi bir mazhabga asos solishga erishdi. Bu mazhab
o‘z asoschisining qo‘lida ikki davrni boshdan kechirdi. Birinchi davr - Bag‘dodda
ilk garashlarini bayon qilgan “Eski Risola” va boshqga bir qator asarlarini shu
yerda yozib, eski mazhabiga asos soldi. So‘ngra Misrga borib, u yerda o‘zining
aksariyat fikrlarini o‘zgartirib, kitoblarini gaytadan yozdi, xususan “Yangi
Risola”ni va yangi mazhabiga asos soldi. Shofi’iyning eski va yangi mazhabidagi
garashlarining aksariyati bir-biridan tubdan farq qiladi. Hattoki, uning o‘zi bu
hagida “Kimki mendan bag'dodiy kitoblarimni rivoyat qilsa, unga ijozat
bermayman”, deydi.

§ 3. Molikiy figh maktabi

Molikiy mazhab asoschisi, imom Abu Abdullohh Molik ibn Anas ibn Molik
ibn Abi Omir al-Asbahiy hijriy 93-sanada tavallud topgan. U kishining onasi
fozila, oqila ayol bo‘lgan. Imom Molik onasi ta’siri ostida yoshlik davridanoq
ilmga qattiq berilgan.

Uning zehni fasohati kuchli bo‘lgan. Qur’oni karimni to'liq yod olgan. Imom
Molik hadis ilmining islom olamidagi yetuk olimlaridan bo'lgan. U kishi oz
zamonasining ko‘zga ko‘ringan ulamolaridan dars olgan va dars bergan. Ixlos va
e’tigod bilan gilingan harakatlar samarasi olaroq, imom Molik oz davrining
yetuk allomasi bo‘lib yetishdi va imom Avzo’iy, imom Shofi’iy, Yahyo ibn Sa’iyd
kabi allomalarga ustozlik qildi.

Imom Molik Madinai Munavvaradan boshga yoqqga chiqishni yoqtirmas
edilar. Hatto, xalifa Mansur iltimos qilib, Iroqqa kelishlarini so‘raganda ham,
rozi bolmagan. U kishi Madinai Munawara ichida doimo piyoda yurar,
Muhammad (a.s.)ning jussalari ko‘milgan shaharda ulov minmayman, der ed.i.

Imom Molik muhaddis sifatida hadis aytmoqchi bo‘lsa, awal tahorat qilar,
o‘rindigqa yaxshilab joylashib olib, soqollarini tartibga keltirar va viqoru haybat
bilan o'tirib hadis aytishni boshlar edi. U Icishidan “Nima uchun bunday
qilasiz?” deb so‘rashsa, “Rasululloh sollallohu alayhi vasallamning hadislarini
ulugiashni yaxshi ko‘raman”, degan javobni berar edi.

— 116 —
Imom Molikmng o sha davrda Islom olamidagi shon- shuhrati o‘sha davr
hukmdorlarining tinchini buzar, hadiklarini oshirar edi. Buni yaxshi bilgan



chagimchi va ig'vogarlar turli bo‘htonlar to‘gishardi. Ular, imom Molik
sizlaming mulkingizga norozi, shuning uchun falon masalada undoq dedi,
pistonida bundoq dedi, deb u Icishining diniy fatvo lari ni siyosatga yo‘yishar
edilar.

Shunday ig ‘volar oqibatida, o' shapaytdagi xalifa Mansuming amakisi, Ja
far ibn Sulaymon imom Molikni jazolashga farmon berdi. U kishining
kiyimlarini yechib, keyin gqamchilab urishdi. Qo llaridan tortib, kuraklarini
chiqarishdi. Bu hodisa zudlik bilan Islom olamiga tarqaldi. Hamma norozi
bo‘ldi. Afrikadagi diyorlar xalifalikka ochiq garshi chiqdilar va imom Molik
mazhablarini rasman gabul gilganliklarini e’lon qildilar. Vaziyat shu darajaga
o‘zgardiki, o‘sha paytda abbosiylar hukmiga qarshi qurolh kurash olib
borayotgan Muhammad Nafsuzakiy boshliq harakat hukmdorlar uchun imom
Molik xatari oldida hech narsa bo‘lmay qoldi.

Buni yaxshi an'glagan xalifa Mansur voliy Ja'far ibn Sulaymonni ishdan
bo'shatdi va poytaxtga olib borib jazoladi.

So ngra, xalifa Mansur imom Molikni poytaxtga chaqirdi. Haj vaqtiga kelib
xalifa Mansur shunchalik izzat ikrom ko‘r- satdiki, imom Molik noiloj qolib,
xatoni kechirganlarini, Mansur ilmli, fazlli odam ekanini kishilarga aytishga
majbur bo‘ldi.

Imom Molik hijriy 179-sanada Madinada vafot etdi. Imom Molikning ham
hadisda, ham fighda peshqadamligi Islom olamida yangi bir mazhabning
shakllanishida muhim rol o‘ynadi.

Imom Molik mazhabining asosi u kishi yaratgan “Muvatto” asanda oz
ifodasini topgan. Bu mazhabning IX-X asrlarda keng miqyosda yoyilishida
Andalus musulmon davlati muhim rol o‘ynadi. Molikiyya mazhabidagi
mo‘tabar manbalaming aksari ham mana shu mintagada yozildi. Ibn Attor
(vaf. 1050 y) Muhammad Tulaytuliy (vaf. 992 y) kabi mazhab imomlari bu
mazhabni Andalusda gayta isloh gqildilar. Natijada bu mazhab G arbda
Andalus mazhabi nomi ostida ham tanilgan.

Imom Molik o'z fighiy mazhabiga birinchi manba qilib Qur'om karimni,
ikkinchi manba qilib Sunnani olgan. Ba'zi
7 —
olimlar, imom Molik fighining uchinchi manbasi sahobalaming gapi boigan,
degan fikrlami ham beradilar. Chunki u kishi Muhammad (a.s.) yashagan
shaharda bir umr yashagan. Payg‘abar tarbiya qilgan insonlami tarbivasini
topgan. Shuning uchun, Molikiyya mazhabida shar’iy masalalarda Madina
hayoti va odatlari ko‘p narsalarda, aynigsa, Hanafiylarning fikriy qarashlaridan
ham ustun turgan.
Ammo ba’zi ulamolar, Qur'on va Sunnadan so‘ng imom Molik mazhabi
manbalarida tartibni e’tiborga olmasa ham bo‘ladi, deyishadi. Lekin shu narsa



anigki, imom Molik Madinai Munavvara aholisining amallarini giyosdan ustun
go‘ygan.

Imom Molik o‘z fighlarida boshqa imomlar ishlatgan barcha uslub va
manba’lardan foydalangan. Ba’zi o‘ziga xosliklarim yuqorida zikr gqilindi.
Hozirda Molikiyya mazhabi Afrika qit’asida keng tarqalgan.

§ 4. Hanbaliy figh maktabi

Hanbaliya mazhabi hozirda Saudiya Arabistoni yarim- orolida tarqalgan.

Ahli sunna va jamoaning fighiy mazhabboshilaridan to‘rtinchisi Ahmad ibn
Hanbaldir. Tarixchilaming fikricha, faqihning ota-onasi marvlik bo‘lib,
keyinroq ular Arabiston tomon ko‘chganlar.

Imom Abu Abdulloh Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbalning onasi o‘rta
Osiyoning Marv shahridan va otasi Saraxsdan bo‘lib, 164/780-yil Bag'dod
shahrida tug'ilgan va 241/855-yil Bag'dod shahrida hayotdan koz yumib, “Bobi
Harb” nomli qabristonda dflfn etilgan. U Yoshligida yetim qolib, fagirlikda
o‘sgan, giynalib o‘qigan. U yoshlikdanoq hadis ilmiga qattiq giziggan. Bu esa,
oz navbatida, ilm talab etish uchun ko‘p safar qilishga chorlagan. Imom
Ahmad, Abu Hanifaning bosh shogirdlaridan bo‘lgan Abu Yusufdan dars olgan.
Keyinchalik, Bag'‘dodda katta muhaddis Hushayt ibn Bashir al-Vositiyda to‘rt yil
muntazam o’qib, u kishidan uch mingta hadis yozib olgan. [lm talabida Yaman,
Kufa, Basra, Madina, Makka va boshga joylarga safar qilgan. Makkai
Mukarramada imom Shofi'iydan dars olgan.

— 18 —



Imom Shofily Bag'‘dodga kelganda ikki faqih orasidagi aloga yana ham
mustahkamlangan. Imom Ahmad u kishirfcn ko proq, ta’lim olishga harakat
qilgan. Imom Shofi’iy Misrga ko‘chib ketayotganida imom Ahmad ham u kishi
bilan birga ketmoqchi bo‘ldi, ammo sharoit to‘g‘ri kelmadi.

Ahmad ibn Hanbal hadis ihnida juda yetuk ketgan alloma bo‘lgan.
Ko'pchilik ulamolar u kishining hadisdagi “Musnad” kitobini eng mo‘tabar
oltita hadis kitobi jumlasiga kiritadilar. Imom Ahmad ibn Hanbalning
shogirdiari va muxlislari u kishining islomdagi huquqgiy qarashlari bilan faxr
qilishar edi. Tarixchi Tabariy o‘zining “Ixtiloful ulamo” kitobida Ahmad ibn
Hanbalni “muhaddis” deb ataganda, Ibn Hanbalning muxlislari u kishining
uyiga bostirib kirganlar va “Nimaga Ibn Hanbalni fagih demading?” deb janjal
qilishgan. Oxiri, Tabariyni mirshablar zo‘rg‘a ajratib olishgan.

Imom Ahmadning davri siyosiy va aqidaviy ixtiloflar kuchaygan bir davr
bo‘lgan. Aynigsa, o‘sha paytda Mo‘taziliy mazhabi tarafdorlari hukumatga
yaqin bo‘lib, ko‘p agidaviy buzg‘unchiliklami amalga oshirdilar. Ulaming o‘sha
davrdagi boshliglaridan biri Ibn Abu Dovud xalifa Ma’'munga odamlami majbur
qilib “Qur'on maxluq” deb ayttirishga urindi. Uning maslahati bilan xalifa
Ma’'mun voliylarga ahli sunna va jamoa ulamolarini haqoratlab xat yozdi, II]
ami hukumat qarorgohlariga olib kelib “Qur'on maxluq' degan gapni
ayttirishni, uni bajarmaganlami esa, jazolashni amr qildi.

Musulmonlar ulkan fitnaga uchradilar. Islom aqgidasibuzilishi xavfi tug'ildi.
Bag‘dodda imom Ahmad ibn Hanbal boshchiligida ulamolar bunga qattiq
qarshilik lco‘rsata boshladilar. Ular ilmiy munozaralarda mu’taziliylami
sharmanda qilishar edilar. Buni sezgan xalifa Ma’'mrn Bag'dodning yettita
atogli olimini o'z huzuriga yuborislini amr qildi. Ulami majbur qilib,
e’tiroflarini oldi va hammaga e’lon qildi. Shu bilan imom Ahmadning ganotini
kesmoqchi va shavkatini sindirmoqchi bo‘ldi. Imom Ahmad bu fitnaga qarshi
salobatli tog‘dek mahkam turdilar. U kishi fitnachilami xalq orasida hujjat va
dalillar bilan sharmanda qilib, dovdiratib qo‘ydi.

~118-



Akasi Ma’munning vasiyatiga amal qilgan xalifa Mo‘tasim ham fitna yo‘lini
davom ettirdi. Imom Ahmadni ikki yildan ortig, aniqrog'i, yigirma sakkiz oy
gamoqda wushlab qiynashdi. Imom Ahmadning e'tiroflari ko'pchilikning
huzurida bo'lishini xohlashar edi. Shuning uchun, odamlami to‘plab, xalifa
Mo‘tasim o‘zi chigar va imom Ahmadni so‘roqqa tutar edi. Gap bilan yenga
olmasliklariga ko‘zlari yetgandan so‘ng kaltaklashga o‘tdilar. Har safar gap-soz
foyda bermagandan so'ng Imomni hushidan ketib qolguncha darra bilan
urishar, keyin esa, ko‘tarib, gamoqga olib ketishar, bu hoi ertasiga yana
yangidan boshlanar edi.

Bir kuni kaltak zarbidan hushidan ketayozgan hnomning qulog'iga
fitnaboshi Ibn Abu Dovud: “Ey, Ahmad, qulogimga, Qur'on maxluq, deb
go‘ygin, seni xalifaning qo‘lidan qutqarib olaman”, dedi. Shunda imom Ahmad
boshlarini zo‘rg'a ko‘tarib: “Ey, Ibn Abu Dovud, qulogimga Qur'on Allohning
kalomi maxluq emas, deb qo'ygin, seni Allohning azobidan qutqarib olaman”,
dedi.

Bu vogea xalifaning tavba qilishi, fitnaboshi Ibn Abu Dovud va uning sherigi
Bashrul Musraysiyning boshi olinishi va imom Ahmadning e’zozlanishi bilan
tugadi. Shunday qilib, bu Imom musulmonlaming katta fitnalardan qutulib
golishlariga sababchi bo'lgan.

Imom Ahmad ibn Hanbal mazhabi tayanadigan manbalar. U ki shining
mazhabi Qur'on va Sunnani asosiy manba qilib oldi. So‘'ngra ijmo va
sahobalaming kuchli gaplari o‘rin oldi. Qiyosni boshga iloj qolmagandagina
ishlatish kerak, deydi.

Imom Ahmad ibn Hanbal mazhabi masalalami tor olishi hammaga ma’lum.
U kishi ko‘p masalalarda taqvo asosida hukm chigargani uchun shunday bo‘lib
ko‘rinadi. Masalan, it yalagan idishni tozalash uchun imom Shofi’iy yetti marta
yuvish kerak, deydi. Hadisi sharifda ham shu adad kelgan. Ammo Ahmad Ibn
Hanbal sakkiz marta yuvish kerak, degan.

Ahmad ibn Hanbal birinchi marta figh ilmini ham rivoyat va ham diroyat
(ya'ni ra'y va qiyos) asosida o‘rganish uchun Abu Hanifaning shogirdi va
suhbatdoshi, Abbosiylar davlatining kozi al-quzoti imom Abu Yusufdan
organdi. Lekin undan ko‘proq fighni emas, balki hadislami o‘rganishga
qiziqardi. Uning o‘zi

—120 —
“Birinchi bo ‘lib men hadis yozib olgan kishi Abu Yusuf edi , degan. U Xulafoi
Roshidun fighi, sahobalar va tobein fighi, shuningdek Shofi’iy fighiy uslubini
o‘zlashtirdi.

U kalom ilmini yoqtirmagan va bu oTrinda boshqa mazhablarga qarama-
garshi turgan. Ahmad ibn Hanbal o‘ziga xos fighiy garashlarga ega edi va ular
bilan boshga mazhab tarafdorlaridan ajralib turardi. Uning agidasiga bmoan



lymon qalb bilan tasdiqlash, til bilan igror etish va badan a’zolari bilan amal
qilishdir. Amal iymonning juz’i bo‘lgani uchun u ko'payib ozayadi. Gunohi
kabiralarga qo‘l urgan kishi hagida mo'tazilaga garshi turib, bunday gunoh
gilganni mo‘min emas, degan fikrim rad qiladi.

Ahmad ibn Hanbal oziga xos uslubga tayangan holda Hanbaliy mazhabiga
asos soldi va uni rivojlantmshda Makkada Ibn Abbos orqali kurtaklari o ‘ sa
boshlagan ilk Huquqgiy maktabdan foydalandi. U o‘z mazhabida Qur’on,
Sunna, sahobalar sozlan va ijmosiga asosiy e’tibomi garatib, zarurat sezmagan
hollarda qiyosdan foydalanmagan. Barcha hadislar hatto xaban vohid va
sahobalar gavlini giyosdan ustun qo‘ygan. Uning Musnad kitobi 40 mingdan
ko‘proq hadisni o'z ichiga olgan.

Uning izdoshlaridan biri Ibn Taymiya (1263 -1328 yy) ijmoni inkor etib,
giyosga katta e’tibor qaratdi. Hanbaliy mazhabi ra y va giyosga katta e’tibor
garatmagani sababli bu mazhab tarqalgan mintaqalarda barcha huquqiy
muammolarni odamlarmng manfaatini nazarda tutgan holda yechib bera
olmadi va boshqa mazhablar kabi keng tarqalmadi. o'n to‘rtinchi milodiy asrga
kelib ingirozga uchradi.

XVIII asr o‘rtalarida Muhammad ibn Abdm-Vahhob (1703-1787 yy) ushbu
mazhabning qattiqqoMlik prinsiplaridan foydalanib, Vahhobiylik-ekstremistik
ogimiga asos soldi. Hamda Saudiya Arabistonida hukmron diniy yo‘nalish
darajasiga olib chiqdi.



- BOB. HANAFIY FIQH MAKTABI VA UNING RIVOJLANISH
BOSQICHLARI

Tayanch iboralar: Abu Hanifa, Zufar ibn Huzayl, hanafiy mazhabi, Hammod
ibn Sulaymon, Musnad, erkinlik prinsipi, Abu Yusuf, hiylai shar iya, Muhammad
ash-Shayboniy, zohir ar- rivova.

§ 1. Hanafiy figh maktabi va uning rivojlanish bosqichlari

“Hanafiylik” (“hanafiyya”) so‘zi ilmiy adabiyotda bir necha ma’noda
qollaniladi. U xususiy termin sifatida imom Abu Hanifa figh (islom
huqugshunosligi) fani doirasida asos solgan maktabni (“Mazhab Abu Hanifa”)
bildiradi. Keng ma’noda esa “hanafiylik” - diniy ilmlar majmui ichidagi alohida
yo'nali.shtn anglatadi. VIII asrning oxiri - IX asming boshida Iroqda yangi
vujudga kelgan figh fani ichida alohida maktab sifatida shakllangan hanafiyya
mazkur davrdan so‘ng paydo bo'lib, rivojlangan barcha diniy ilmlar sohasida oz
ta’'limotlarini ishlab chiqdi. o‘tgan asrlar mobaynida hanafiy ulamolar figh bilan
bir gatorda tafsir, hadis, kalom, mantiq, filologiya, axloq, tasavvuf va boshqga
ilmlar sohalarida boy, xilma-xil adabiyot yaratdilar.

Hanafiyyaning Markaziy Osiyo ma’naviyati uchun ahamiyati bag'oyat
kattadir. Chunki mazkur mazhabning tadrijiy rivojlanishi bir necha asrlar
mobaynida islom dunyosining rnrli mintagalarida davom etdi. Abu Hanifa
mazhabi Iroqning markaziy shaharlarida - asosan Kufa va Bag‘dodda paydo
bo‘lib shaldlandi. Ilk davming o‘zidayoq ikki markaz - Iroq va Xurosoiming
mazhab ichida yetakchi o‘rin egallaganligi yaqqol ko‘zga tashlanadi. Somoniylar
(261-389/875-999 yy.) davrida yangi intellektual muhit - Movarounnahming
mavqei mustahkamlana boradi. V-VI/XI-XII asrlarda Yaqin Sharq mintaqalarida
hanafiyya markazlarining turli sabablarga

133 —
ko‘ra ahamiyatining pasayishi, hatto ba’zi yerlarda butunlay yo‘qolib ketilishi
kuzatiladi. Xuddi shu davrda Qoraxoniylar (389-607/999-1211 yy.),
Xorazmshohlar-Anushteginiylar  (470628/1077-1231  yy.) qo‘llari ostidagi
Movarounnahr markaziy shaharlaridagi hanafiyya maktablari barq urib
rivojlandi. Ulardagi intellektual hayot tolagonli, har tomonlamali edi: turli
mahallalarda yangi masalalar bo‘yicha fatvolar berilar, fagihlar majlislarida
ixtilofli masalalar bahs etilar, imlo darslarida yo‘nalishlar bo‘yicha ma’lum
yechimlar va fatvolar tartibga solinar, ko‘p sonli mualliflar fighning
metodologik va amaliy sohalarida ko‘p kitoblar yozar edilar. Eng muhimi -
hanafiyya mazhabi normalari uzoq vaqt davomida mahalliy material - Markaziy
Osiyo madaniyati asosida Movarounnahr ulamolari tomonidan ishlab chiqildi.
Buning natijasida Markaziy Osiyo xalglari madaniyatlari yutuqlari, an’analari,
huqugqiy tasawurlari islom madaniyati tarkibiga kirdi. Bu esa, oz navbatida,



mazkur sivilizasiya namoyandalari tarafidan islomni “o‘z dini” sifatida gabul
qilishiga yo‘l ochib berdi.

Islom dunyosi g‘arbida hanafiyya maktablari inqiroz va parokandalikka yuz
tutgan bir paytda kuchga mingan Movarounnahr maktabi ushbu mazhab
taqdirini oz qo‘liga oldi. Movarounnahr ulamolari XII asrdan boshlab Iroq
(Bag‘dod, Mo‘sul), Suriya (Dimashq, Halab), Misr (Qohira), Rum (Kichik Osiyo
- Karomon, Konya, Sinop), Oltin o‘rda (Xojitarxon, Qrim), Hindiston
maktablariga yangidan asos soldilar. Keyinchalik mazkur mamlakatlar
ulamolari tomonidan, aynigsa hanafiylik Usmoniylar imperatorligi (68o-
1342/1281-1924 yy.) davrida rasmiy mazhab maqomiga erishgan kezda,
movarounnahrlik olimlar klassiklar, ikkilanmasdan qabul qilinadigan
avtoritetlar sifatida e’zozlana boshladilar.

Ma'lumki, Markaziy Osiyo sivilizatsiyasi tarixiy-diniy tajribaning
gadimiyligi, xilma-xilligi, madaniyatlaming serqirraligi, mintagaviy jihatlarning
boyligi bilan ajralib turadi, Islomning bu hududga kirib kelishi bilan yuqorida
zikr etilgan regional o‘zigaxosliklarmuayyanetnikguruhlar, aholi tabaqalari,
nisbatan ajralgan diniy jamoalar orasida islomiy firqga va firqachalar ta ’
limotining tarqalishi va b ar gar orlashishida o  z aksini topdi. Hanafiyya
Markaziy Osiyoda hukmron mazhabga aylana boshlagach, bu islomiy
guruhlarga, birinchi navbatda, ulaming ta
limotlarivaamaliyotlaridamujassamlashibulgiu'ganaholidiniy = ishonchlari va
udumlariga oz munosabatini shakllantirdi. Uning mohiyati ikki gismdan iborat
edi. Birinchidan, o'z prinsiplarini izchil, sobitqadam hayotga tadbiq etish.
Ikkinchidan, muxolif guruhlar bilan muloqot olib borish, ular ko‘targan
masalalarga javob izlash, asosli jihatlami o‘zlashtirib olish. Tarixning turli
davrlarida Markaziy Osiyoda faoliyat ko‘rsatgan ko‘plab islomiy guruhlar -
karromiylar, shofi’iylar, qaromita, mu’tazila, so‘fiylar (yassaviyya, kubraviyya,
nagshbandiyya, ishqiyya) va boshqalar hanafiyya tarkibiga singdirilib yuborildi.
Buning ogqibatida hanafiylik o zida qariyb butun Markaziy Osiyo diniy
mafkurasi va amaliyotini mujassamlashtira boshladi.

Hanafiylik Markaziy Osiyo siyosiy, iqtisodiy, ma'naviy, huquqiy hayotidagi
ulkan siljishlarga hamohang tarzda o‘zgarib turdi. Yangi davr nafasi uning
islohchilik harakatining paydo bo‘lishiga olib keldi. Musoxon Dahbidiy (v.
1190/1776 y.), Niyozquli (v. 1236/1820-21 y.) mamlakat rivojlanishiga kafolat
beruvchi ma’naviyat formalarini izladilar. Ammo tashqi kuchlaming Markaziy
Osiyoga kirib kelishi o'z qonunlat?* rivojlayotgan islohchilik jarayonlarini
boshga ogimga burib yubordi. Keyingi voqealar, aynigsa stalinizm siyosati,
hanafiylik ijjtimoiy  tuzilmalarining tugatilishiga, nazariy ilm
namoyondalarining bartaraf etilishiga olib keldi. Natijada ma’naviyatning
ajralmas bir gismi hisoblangan diniy hayot xalq islomi - urf-odat, udumlar



bilan chegaralanib qoldi. Bu bo‘shliq uzoq vaqt turli ijtimoiy-vulgar ta’limotlar
bilan . 3 Idirilib kelindi. Markaziy Osiyoda yangidan vujudga kelgan
mamlakatlax rivojlanishning mustaqil, sivilizasion yo‘lini :anlagan holatda
mazkur bo‘shliq masalasi yana bir bor aktual —uammoga aylandi. Mintaqa
ma’naviy-ruhoniy hayoti tarixida XEX asr oxiri — XX asrlarda yuz bergan
uzilish hanafiylikning :0y merosi va an’analarining yangi avlod tarafidan
imutilishiga -’b keldi. Ogqgibatda islom dunyosining turli chekkalarida
shakllangan, milliy madaniyatlar, ular asosida vujudga kelgan -afkura,
gadriyatlar tizimlari, muayyan davlatlar manfaatlari



bilan chambarchas bogliq bo'lgan nazariy islomiy ta’limotlar bu bo‘shligni
to‘ldirishga urinmoqdalar. Shunday bir sharoitda Markaziy Osiyoning ko‘p
asrlik tarixi, madaniyati, qadriyatlari, taqdiri bilan chambarchas boglangan
hanafiylikni o‘rganish alohida ahamiyat kasb etadi.

Abu Hanifa o‘quvchilari va hanafiyya mazhabining vujudga kelishi.
Imomning bevosita o‘quvchilarmi ikki guruhga tagsim etsa bo‘ladi. Uning ilk
shogirdlari ichidan Abu-l-huzayl Zufar ibn al-huzayl al-Anbariy al-Basriy (110-
158/728-775) mashhurdir. Ammo biroz keyingi davrda yashagan shogirdlari
mazhab tarixida muhim rol o‘ynadi. Ulaming faoliyatlari VIII asr oxiri - IX asr
boshi - islom dini tarixida mazhablar paydo bo‘lib, shalcllanish davriga to‘g'ri
keladi. Ulardan ikki olim (ular mazhab ichida “ikki imom” nomi bilan
ataladilar) - Abu Yusuf Ya’qub ibn Ibrohim ibn habib al-Kufiy (113-182/731-798
yy.) va Abu Abd Alloh Muhammad ibn al-hasan ibn Farqad ash-
Shayboniylarning (132-189/749-805 yy.) mazhabni shakllantirishdagi xizmatlari
begiyos bo‘ldi. Ular mazhab doirasidagi masalalami tartibga keltirdilar. Yangi
mazhabga uning eponimi - Abu Hanifa ismi berildi. Abu Yusuf birinchi
mukammal mazhab vakili sifatida uch Abbosiy xalifalar - al-Mahdi (158-
169/775-785 yy.), al-Hodi (169-170/785-786 yy.), Horan ar-Rashid (170-193/786-
809 yy.) davrida qgozi al-quzot (bosh qozi) mansabini egallab turdi. Bu esa, o'z
navbatida, hanafiyyaning “rasmiy mazhab” tarzida aholi orasida keng
yoyilishiga xizmat qildi.

Imom Abu Yusuf va Imom Muhammad hanafiy fighning birinchi
kitoblarini tasnif etishdi. Abu Yusufning “Kitob al- xaroj” kitobi xalifalik
igtisodiy hayotini yoritishda katta xizmat qildi. Uning yana “Kitob al-maxorij
fi-1-hiyal”, “Kitob ar-radd alo siyar al-Avzo’iy”, “Ixtilof Abi Hanifa va-Ibn Abi
Laylo”, Adab al-qozi”, “Kitob al-latoif, “al-Amoli” asarlari mavjud. Abu Yusuf
(uning o‘gli Yusuf naqglida) Abu Hanifa rivoyat etgan 70 ming hadisdan 4o
mingini bir xil nomli “Kitob al-osor” kitobiga jamladi. Bu esa Abu Hanifaning
an’anachi olim sifatida obro sini mustahkamladi. Imom Muhammad mazhab
amaliyoti (furu’ al-figh) masalalarini olti kitobga jamladi. Ular - “al- Mabsut”
(“Asl” - mazhab o‘zagi deb ham ataladi), “al-Jomi’ al

136 —
kabir”, “al-Jomi’ as-sag'ir”, “Kitob as-siyar al-kabir”, “Kitob sa- siyar as-sag'ir’,
“az-Ziyodot”. Mazkur olti kitobda zikr etilgan masalalar “zohir ar-rivoya
masalalari” (“aniq rivoyat etilgan masalalar”) deb ataladi. Imom
Muliammadning bundan boshqa kitoblarida eslatilgan masalalar “g‘ayr zohir ar-
rivoya masalalari” (“nodir rivoyat etilgan kitoblardagi masalalar” deb
nomlanadi. Ikki guruh kitoblar safiga - “al-ayloniyyot”, “al-horuniyyot” va
boshqalar kiradi. Ular keyinchalik Abu Sulaymon Muso ibn Sulaymon al-
Juzjoniy (v. 200/815 yildan so‘ng), Abu Ya'lo al- Mu’allo ibn Mansur ar-Roziy (v.



211/826 y.), Abu Abdulloh Muhammad ibn Sammo’a ibn Ubaydulloh al-Kufiy
(130233/747-847 yy.) va boshgalar tomonidan “Kitob an-navodir” nomli
kitoblarga jamladilar. Barcha kitoblarda Abu Hanifa bilan birgalikda bu ikki
imomning ham fikrlari keltiriladi. Agar uch imomning hukmlarida ixtilof bo‘Isa,
Abu Hanifa va uning bir o‘quvchisi qo‘llagan yechim ustivor hisoblangan. Agar
Abu Hanifa bir yoqda, ikki imom - boshga yoqda bo‘lgan taqdirda, fatvo
chigaruvchi faqgih xohlagan yechimni tanlashi mumkin. Bu esa “ikki imom”ning
Abu Hanifadan so‘'ng mazhabda muhim mavqge tutishini yana bir karra
tasdiglaydi.

Abu Hanifaning kalom ilmi sohasidagi fikrlarini uning o‘quvchilari - Abu
Muti’ al-hakam ibn Abdulloh ibn Salama al-Balxiy (v. 199/814 y.) “al-Figh al-
absat” (yoki “al-Figh al- akbar”), Abu Mugqotil hafs ibn Salm as-Samarqgandiy
“Kitob al-olim va-l-mutaallim», noma’lum muallif “al-Figh al-akbar” (ikki xil
tahriri mavjud) asarlarida jamlashdi. Lekin imomning fikrlarini bu asarlarda
berish bilan bir gatorda, ular oz davrlari, muhitlarida hukm surgan fikrlarni
ham ifoda etdilar. Bu hanafiyya ta’limotining juda katta tezlik bilan tadrijiy
o‘zgarishlarga uclirab borganligini ko‘rsatadi. Tez orada - IX-X asrlardanboshlab
Abu Hanifa “mutlaq mujtahid” (mazhab asoslarini belgilay, o‘zgartira oladigan
fagih), uning bevosita o‘quvchilari - “mujtahid fi- 1-mazhab” (mazhab doirasida
hukmlar chiqaruvchi fagihlar), qolganlar esa - “mugqallidlar” (barcha
masalalarda mazhab uluglariga ergashuvchi fagihlar) deb hisoblana
boshladilar. Bu esa hanafiyya mazhabining to‘liq shakllanib ulgurganligidan
dalolat beradi.

-137-



XIV-XIX asrlar hanafiy olimlari klassik daw hanafiy faqihlarini turli
tabaga, gunihlarga boiganlar. Barcha hanafiylar shartli ravishda asosiy 2
guruhga ajratiladilar: 1) al-mutagaddimun (“gadimgilar”); 2) al-muta’axxirun
(“keyingilar”). “Qadimgilar” o'z navbatida 2 guruhni tashkil etadilar: 1) as-
Salaf. Unga Abu Hanifadan to Muhammad ibn al-hasan ash-Shayboniygacha
bo'lgan Imomning shogirdlari kiradilar. 2) al-Halaf. Unga ash- Shayboniydan
Shams al-Aimma al-halvo’iy al-Buxoriygacha (al-halvo’iy, vafoti 448 yoki
449/1056-1058 yil) bo'lgan faqihlar kiradi.

“Keyingilar” guruhi Shams al-Aimma al-halvo’iydan tortib to hofiz ad-din
al-Kabir al-Buxoriyni (v. 693/1293-94 y.) oz ichiga oladi. “Keyingilar” ba’zi
hollarda 1) “akobirlar” (buyuklar) va 2) “mugqallidlar” (ergashuvchilar)
guruhlariga bo'linishlari mumkin.

“Akobirlar” guruhiga ko'pincha muj'tahidlar va mo‘tabar matnlar
mualliflari qo‘shiladi. Hanafiyya ta’limoti bo‘yicha, Ijtihod eshiklari’ IX asrda
batamom yopilgani yo‘q, balki aksinchau uzoq vaqt davom etdi. Ba’zi olimlar
fikricha (masalan, Abdulhay al-Laknaviy), hanafiyya doirasida so‘nggi
mujtahid hofiz ad-din Abu-l-Barakot Abdulloh ibn Ahmad an-Nasafiydir (v.
710/1310-yil yoki keyinroq). Hanafiylar odatda mujtahidlarni 3 guruhga
bo‘ladilar: 1) al-mujtahid al-mutlaq (Abu Hanifa); 2) al-mujtahid fi-l-mazhab
(Abu Hanifaning bevosita shogirdlari); 3) al-mujtahid fi-I-masoil yoki fi-I-
fatovo. Bu davmi 600-hijriy yilgacha (1203-04 milodiy yil) davom etdi, deb
hisoblovchilar aksanyatni tashkil etadi. Ular safiga Abu Yusufva Muhammad
ash- Shaybomynmg Bag'doddagi o‘quvchilari, ulaming shogirdlari -
Muhammad ibn Sammo’a al-Kufiy, Muhammad ibn Mugqotil ar-Roziy (v.
248/862 y), Xuroson, Balx olimlarini qo‘shadilar. Ular orasida Movarounnahr
ulamolari alohida o‘rin tutadilar Ik mujtahidlar ro‘yhatini Abu hafs al-Kabir
al-Buxoriy boshlab beradi. Keyingi davrda “al-voqgi'ot” va “an-navozil”
darajasidagi fatvolar chigargan mujtahidlar orasida ko'plab Movarounnahr
fagihlari eslatiladi. Ular ko‘plab fatvolar to‘plamlariga yigllgan

Bufatvolarhanafiylikmasalalarmmg3-darajasini-“al-voge’ot ni
tashkil etadi. Aynan Movarounnahrda klassik davming (I1-VII/
138 —

VIII-XIII asrlar) ikkinchi gismida hanafiylik asosiy masalalari - yangi savollami
fatvo chiqarish yo'li bilan yechish, ulami ta’lif qilish orqali tartibga solish, yangi
darslik, darsliklar tuzish orqali hal qilganligining guvohi bo‘lamiz. Bunga
tayanch matnlar misolida ishonch hosil gilishimiz mumkin. Ma’lumki, hanafiy
ulamolaming ba’zilari 3 mo‘4abar matn - “Vigoyat ar-rivoya fi sharh al-hidoya”,
“Muxtasar al-Quduriy”, “Kanz ad-daqoiq”, ba’zalari esa 4 matn - “Vigoya”,
“Kanz”, “Muxtor” va “Majma’ al-bahrayn” ga suyanadilar. “Vigoya” va
“Kanz’ning muallifiari Movarounnahr vakillari - Toj ash-shari'a Mahmud ibn



Sadr ash-shari'a Alimad al-Mahbubiy al-Buxoriy va hofiz ad-din an-
Nasafiydirlar. “Al-Muxtor” muallifi Majd ad-din Abdulloh ibn Mahmud al-
Mavsiliy - Jamoliddin al-Hasiriy al-Buxoriy shogirdi va Movarounnahr
an’analari bevosita davomchisi, “Majma’ al- bahrayn” muallifi Muzaffar ad-din
Ahmad ibn Ali as-So’otiy esa Zahiriddin al-Buxoriy an’analari davomchisidir.
Demak, Ahmad ibn Muhammad al-Quduriyning (v. 428/1037 y. Bag'dodda) “al-
Muxtasar” asaridan tashqari barcha hanafiylikdagi mo‘tabar matnlar
Movarounnahr bilan boglig. Shu mintagaga hanafiylik kirib borishi,
rivojlanishi, mazhab doirasidagi ahamiyatini o‘rganish diggatga molikdir.

orta osiyolik fagihlarning har biri oz ilmiy uslubi va yashagan davri
sharoitiga qarab islom huquqi, ayniqsa, hanafiy mazhabi rivoji yolida
unutilmas xizmatlar qilib, o‘zlaridan barhayot asarlar qoldirganlar. Ular orasida
imom Marg'inoniy yozgan gimmatli huquqiy kodeks “al-Hidoya” o'z ixchamligi,
mukammalligi, hanafiy mazhabini boshqa sunniylik mazhablari bilan qiyosiy
uslubda o‘rganib, har tomonlama yoritganligi uchun o‘ziga xos katta nazariy va
amaliy ahamiyat kasb etadi.

§ 2. Abu Hanifaning hayoti, shaxsiyati va ilmiy faoliyati

Hanafiy mazhabining asoschisi, abu hanifa kunyasi, imomi a’zam lagabi
bilan shuhrat qozongan Nu'mon ibn Sobit 80/699 yili Kufa shahrida tug/ilib,
150/767 yili o'sha yerda vafot etgan. Abu Hanifa savdo ishi bilan shug‘ullanuvchi
bir oilada tugfilib,

139 —
ipak matolar savdosi bilan hayot kechirardi, ayni holda ilmu ma’rifat va islom
ta’'limotini o‘zlashtirishga gizigardi.

U yashagan muhit - Iroq olkasi gqadim zamonlardan beri turli-tuman
millatlar hamda firqalar yashash makoni va madaniyat markazlaridan biri bo‘lib
kelgan edi. U yerda suryoniylar, yunon falsafasi va sharq hikmatini targ‘ib
qiluvchilar son-sanogsiz bo‘lib, siyosat va aqoid bo‘yicha turli yo‘nalishlar
mavjud edi. Shialar, xorijiylar, mo‘taziliylar, shuningdek, bir qator tobeinlar va
mujtahidlar u yerda to‘plangan edi. Mashhur sahobiy Ibn Mas’udning
shogirdlari bo‘lmish bir guruh faqgihlar, figh ilmi rivoji bo‘yicha sezilarli ta’sir
ko‘rsatib turardi.

Awallari Abu Hanifa ko‘proq tijorat ishlari bilan shug‘ul- lanib, bo'sh vaqtida
olimlar bilan uchrashib turardi, turli guruhlar bilan munozara va mujodala olib
borib, ulaming tafakkuri hamda dunyoqarashlaridan bahramand bo‘lardi.

Kufa olimlari uni ilm o‘rganishga targ‘ib va tashviq qilib kelgan bo‘lsalar
ham, o‘sha davming mashhur olimlaridan biri Sha’biy bilan uchrashuvi uning
hayotida burilish nuqtasi bo‘ldi. Imomning ozi aytishicha, Sha’biy uning ilm
o'rganish magsadida olimlar majlislariga ko‘proq qatnashishini tavsiya qilib



«Men senda bir uyg‘oqlik va harakatni ko‘raman», degan edi#®. Uning o'giti Abu
Hanifaga chuqur ta’sir o‘tkazib, uni ilmu ma'’rifat tomonga yo‘llaydi, bozorga
kamroq gatnashsa ham, ota kasbi bo‘lmish tijoratni butunlay tark etmaydi.

U birinchi marta kalom ilmiga qiziqib, turli firqalar, aynigsa, mo‘tazila va
xavorij vakillari bilan bahslashib turadi. Hatto mo‘tazila bilan munozara o
‘tkazish maqgsadida bir yilgacha Basra shahrida qolib ketadi. U barcha fanlar,
aynigsa, kalom, hadis, tafsir, figh, hikmat eshiklarini qogib o‘tib, har birida,
kalom va hadis ilmlarida oz iste’dodini sinab ko‘radi, oxiri borib butunlay figh
ilmiga beriladi. Uning o‘zi bu hagda shunday degan edi:

«0‘zimga murojaat qilib shunday dedim: bizlar biladigan narsalardan hech
biri bizlardan oldin o‘tgan paygambar sahobalari va tobeinlardan chetda
golmagan edi. Ular bizlarga

4 Vahbiy Sulaymon G’ovjiy. Abu Hanifa anNu’'mon imom alfiigaho.
Damashq: Dorulgalam, 1987. S.49.

nisbatan iqtidorliroq, bilimiiroq va haqiqatni anglab olishda saloliiyatliroq
edilar. Lekin shunday bo‘lsa ham, ular nafagat munozara va mujodalaga berilib
bu sohaga chuqur kirib bormadilar, balki jiddiy suratda boshgalarni ham bu
yoldan qaytardilai. Men ular shariat va figh ilmiga berilib, bu sohada
o‘zlaridan qoldirgan so‘zl arming guvohi bo‘ldim. Ular har doim o'tirishib
ushbu mavzu (figh va shariat) bo‘yicha fikr yuritar, uni odamlarga o rgatar,
ularni ushbu fanlami o‘zlashtirish uchun targ‘ib etib fatvo berib, fatvo
so‘rardilar. Shu yo‘sinda birinchi bosqich o'tib, odamlar ular izidan bordilar.
Men ularga tegishli bo Igan aytib o tilgan narsalami bilib olganimdan keyin,
munozara va mujodala vakalom ilmi bilan chuqur shug‘ullanishni tark etib,
fagat uni aniglab olish bilan kifoyalandim va salaflar (o‘tganlar) yo‘lidan borib,
ilmu ma'rifat ahli bilan suhbatdosh bo'lishga yuz tutdim. Men anglab oldimki,
kalom yo'lidan borib, uning mavzulari bo‘yicha munozara qiluvchilarda
o‘tganlaming siymosi va solih kishilaming uslubini ko'rish mumkin etnas ekan,
ulaming ko‘ngillari qattiq va yuraklari qotgan bo‘lib, Qur'on,” Sunna va salafi
solihinga garshi turishdan ham qaytmas ekanlar* ularda taqvo va parhezgorlik
ko'rinmas ekan»>°.

Abu Hanifa turli siyosiy va ijtimoiy hodisalarga to‘la bo‘lgan ikki davr —
Umaviylar va Abbosiylar davrlarida yashab, ilmiy faoliyat olib bordi va davlat
hokimiyati birinchi suloladan lkkinchi sulolaga o‘tishining guvohi bo‘ldi. U
siyosiy tomondan alaviylar (Ali avlodlari va ulaming homiylari) tarafdori
bo‘lgan bo Isa ham, tinchlik va xalq manfaatini ko‘zlab hech gachon qurol
ko‘tarib kurashlarda gatnashmadi.

Hokimiyat Abbosiylarga o'tishi jarayonida Kufa shahri ushbu tarixiy
harakatning markazi bo‘lib, natijada Abulabbos Saffohga bay’at qilish (ovoz



berishning qadimiy uslubi) amalga oshirildi va Umaviylar hokimiyatdan
chetlashtirildi.

Mazkur harakatda Abu Hanifa to‘g‘ridan-to‘gri ishtirok etmagan bo‘lsa
ham, Ali oilasi va uning tarafdorlariga nisbatan o'zining ezgu niyatlarini
yashirmasdi. o‘sha davrda yuz berib --.radigan siyosiy hodisalar Abu Hanifa
hayotiga qanday ta’sir ko'rsatgani haqida bir gqator rivoyatlar mavjud. Ulardan
biri Ibn Xallikon tomonidan quyidagidek rivoyat gilingan:

* Abu Zahra. «Abu Hanifa». B.23.
141 —

Umaviylar vakili Marvon ibn Muhannnad tomonidan Iroq volisi qilib
tayinlangan Yazid ibn Hubayra Abu Hanifaga murojaat qilib, unga qozilik
vazifasini taklif giladi, lekin Abu Hanifa uni gabul qgilishdan bosh tortgani
uchun uni o‘n kungacha har kuni o‘n qamchi urib jazolaydi, lekin imom bu
taklifni qabul gilmagani sababli uni qo‘yib yuboradi.

Abu Zahra ham buni tasdiglaydi, lekin Muhammad Xuzariybekning fikricha,
gamchi bilan urish haddan ortiq haqorat hisoblanadi. Amirlikdan keyin eng
sharafli vazifa boMmish fagatgina qozilik vazifasini qabul gqilmaganligi
uchungina bir kishini bunday jazolash tushunarli emas. Chunki Kufada juda
ko‘p fagihlar mavjud bo‘lib, ulardan har birini qozilik vazifasini bajarish uchun
tanlab olish mumkin edi.

So.‘ngra Xuzariybek ushbu hodisaga siyosiy tus berib bunday deydi:
«Menimcha, Abu Hanifaga qozilik vazifasini taklif etishdan magsad davlatga
nisbatan uning ishonchi va do’stligini aniqlab olish edi. Aftidan, olimlar o‘sha
davrda ularga yogmagan davlatda ishlashni yoqtirmas edilar va uni o‘sha
davlatni qo'llab-quwatlash deb bilardilar. Shuning uchun Hubayra Abu
Hanifaning taklif etilgan vazifani bajarishdan bosh tortganini Bani Umayyaga
(Umaviylarga) garshilik deb uni jazolagan»3. Biz ham ushbu fikrga qo‘shilamiz.
Nafagat Umaviylar davrida, balki Abbosiylar davrida ham imomning savalanishi
uchun asosiy sabab siyosiy omil bo‘lgan edi.

Abu Hanifa Hubayra gqamog'idan chiqgandan keyin Makkaga garab yo'l
oladi (130/748) va hokimiyat Abbosiylar sulolasiga o‘tgunga qadar Kufaga qaytib
kelmaydi.

U yangi hokimiyat — Abbosiylar hokimiyatini rozilik bilan kutib olib, ularga
bay "at giladi. Lekin uning Ali oilasi va avlodlariga bo‘lgan ishonch va hurmati
har doim Mansuming
— Abbosiylar xalifasining tashvishiga sabab boflardi. Zohiran Mansur
Imomning mavqeini ko‘tarib, hunnat ko‘rsatib, unga katta hadyalar taqdim etib
turardi, lekin Imom ulami yumshoqlik va tadbir bilan qaytarib yuhprardi,

8 M.Xuzariybek, «Tarixuttashri’ilislomiy. B.168169.
— 142 —



chunki u hech kimdan hech qachon hadya gabul gilmas edi.

Abbosiy xalifalari siyosiy tomondan Abu Hanifani yoqtirmasalar ham, uning
mazhabi va huquqiy ta'limotlariga katta zarurat sezardilar. Chunki ahli hadis
mazhablariga nisbatan hanafiy mazhabi o‘zining keng dunyogqarashi, ijtimoiy,
igtisodiy muammolami yechishda yaratgan katta va keng qamrovli
imkoniyatlari bilan, davlat uchun juda ko‘p qulayliklar yaratib, zamon
talablariga, vogelikka muvofiq ravishda javob berishga qodir edi. Lekin shunga
garamasdan, uning muxoliflari ham saroyda, ham boshga joylarda mavjud
boiib, o‘mi kelganda unga garshi ig‘vo tarqatar edilar.

Abu Hanifa salohiyatli shogird tayyorlashi bilan birga, ilmiy asarlar ham
yozib qoldirgandir. Abu Zahra «Imom Abu Hanifa unga nisbat berilgan bir
necha kichik risolalardan boshga kitob yozmagan», deb ta’kidlab, ular
jumlasidan «al-Fighul-akbar», «alOlim valmutaallim», «Qadariyaga raddiya»
risolasi vaUsmon alBustiyga yozgan risolasini eslatib olib, ularning hammasi
kalom ilmiga tegishli asarlar boigan va uning o‘zi figh bo‘yicha hech ganday
kitob yozmagan, balki uning fighi va huquqiy nazarivalari shogirdiari
tomonidan to‘planib tarqatilgan», deydi.

§ 3, Abu Hanifaning ustozlari, zamondoshlari va shogirdiari

Abu Hanifa figh ilmini kimdan o‘rgangani haqida «Men ilm va figh koni
boigan joyda yashab, uning ahli bilan uchrashib, fagihlar jumlasidan birini
tanlab oldim», degan edi*.

Abu Zahra uning ushbu gisqa so‘zidan bunday xulosa chigargan: Imomning
hikmatli so‘zidan quyidagi uch narsani anglab olish mumkin:

[Im o‘rganuvchi, ilmiy muhitda yashab, uning hidini sezib tursa, olimlar
bilan uchrashib oz davnning turli fikriy yo‘nalishlari bilan muloqotda bolsa,
shuningdek, fan sohasida unga fanning nozik tomonlarini ko‘rsatib, daqiq
muammolarini ochib beradigan ustozlardan birining mulozimatida tursa,
o‘shanda yoruglikda harakat giladigan boiib, to‘g‘ri yoldan adashmaydi.

Abu Hanifa mazkur bosqichlaming barchasini bosib o‘tib, aynigsa, ilmu
ma’rifat, falsafa va aqoid markazi bo‘lmish Kufa shahrining olimlari bilan fighiy
masalalar bo‘yicha Qur'on, Sunna, ijmo va qiyos asosida muzokaralar olib
borardi, nass mavjud bo‘lmaganda, muammolami qiyos orqali isbotlashga
harakat qilardi. Kufa olimlaridan Ibrohim Naxa'iy va undan so‘ng uning
shogirdlari Qur'on va Sunnadagi hukmlarning sabab m va illatlar (sabablar)ini
istixroj qilib (chigarib) olgandan keyin, o‘sha hukmlami mazkur illatlar
(sabablar) mavjud bo‘lgan hodisalarga tatbiq etib giyos metodidan
foydalanardilar. Abu Hanifa yoshlik va talabalik vaqtida ana shunday ilmiy
muhitda nafas olib vashadi, Kufa shayxi va Irogning buyuk faqihi darajasiga

4 Abu Zahra. «Abu Hanifax». B.25. «Bag‘dod tarixi» rivoyati asosida.
— 143 —



ko‘tarilgunga gqadar shu yo'ldan bordi.

Muhammad Xuzariybek «Tarixuttashri’ilislomiy» kitobida yozishicha, Abu
Hanifa figh ilmini o'zlashtirish magsadida o‘sha davming yirik olimi bo'lmish
Hammod ibn Sulavmonni tanlab olib, uning dars halqasiga kirdi®.

Hammod ibn Sulaymon Ash’ariy (v 120/739) figh ilmini Ibrohim Naxa'iy va
undan keyin ashSha’biydan olgan edi, ulaming ikkalasi ham Ali ibn Abu Tolib
va Ibn Mas’ud fighini Shurayh, Algama, Masmq ibn Ajda’ orqali o‘zlashtirgan
edilar. Abu Zahraning ta’kidlashicha, Abu Hanifaning gqarashlari fighiy
masalalar bo‘yicha Ibrohim Naxa'iyga yaginroq edi, chunki u Iroq maktabining
yirik namoyandasi hisoblanardi, Sha’biy esa ra'y va qiyos maktabini
yoqtirmagani sababli, ahli hadis tarafdorlariga yaqinroq edi. -

Hindistonlik mashhur faqih Dehlaviy «Hujjatullohilbolig’a» nomli asarida
ta’kidlashicha, Ibrohim Naxa’iyning so‘zlari hanafiy mazhabi uchun yo'llanma
hisoblanadi. Agar Ibrohim va uning yo‘ldoshlari so‘zlari hanafiy mazhabi bilan
tagqoslansa, juda learn joylarda ular orasida farq ko‘zga tashlanadi, Abu Hanifa
shunday o‘rinlarda ham Kufa faqgihlari yo‘nalishidan chigmaydi.

Uning ustozlarining barchasi ham ahli sunna val jamoadan bor may,
ayrimlari turli guruhlar va firqalarga mansub edi. Ulammg hammasi ham figh
bo‘yicha ra’y va qiyosni qo‘llab- quvvatlamasdi. Masalan, bir gator tobeinlar
fagat hadis va osorga tayanib, ushbu chegaradan chigmasdilar.

Shuningdek, Abu Hanifa ja'fariy shialar imomlari bo‘l- mish Muhammad
Bogir va uning o‘g'li Imom Ja’far Sodiq (oltinchi imom)dan hadis rivoyat qilib,
figh ilmi bo'yicha ular bilan munozaralar olib borgan. Imom Bogqir Abu
Hanifaning ustozlaridan biri edi. Hazrat Sodiq uning qiyos va istehson uslubiga
muxolif bo'lsa ham, bunday muxolafat ilmiy munozarali mohiyatga ega edi®.

Kufa shahrida Abu Hanifa bilan zamondosh bo’lib yashagan mashhur
fagihlardan quyidagilar manbalarda zikr etilgan:

1. Sufyon ibn Said as-Savriy (716-779) hadis ilmining mashhur imomlaridan
biri va atoqli mujtahid edi.

2. Sharik ibn Abdullo an-Naxa’iy, 95/714-yil Buxoroda tug'ilib, 177/783 vyil
Kufada vafot etgan. U figh ilmi bo‘yicha katta salohiyat va ilmiy magomga ega
bo‘lib, Kufa shahrida kamoli adolat bilan qozilik vazifasini bajargan.

3. Muhammad ibn Abdurrahmon ibn Abi Laylo (t. 74/693) ray
tarafdorlaridan bo'lib, fagih va muftiy bo'lgani uchun Kufa qozisi qilib
tayinlandi. Umaviylar va Abbosiylar davrida 33/655- yil ushbu vazifani bajarib
kelib, 148/766-yilda hayotdan ko z yumdi. So‘fyon Savriy: «Bizning fagihlarimiz
ibn Abi Laylo va Ibn Shibramadurlar», degan edi.

5 M.Xuzariybek. «Tarixuttashri’ilislomiy». B.168.
— 144 —
«Doiratulmaorifi tashayyii’» (Shialik qomusi). J-1 ¢ Tehran. 1369 h.y. B.402.
145 —



Mazkur fagihlar va Abu Hanifa oralarida kelishmovchilik mavjud edi.
Xuzariy fikricha, Sufyon Savriy bilan uning orasida kelishmovchilikning sababi
ahli ra’y va ahli hadis orasidagi tushunmovchilikdan kelib chiqgan bo‘lsa, Ibn
Abi Laylo bilan muxolafatning sababi shundan iborat ediki, Abu Hanifadan
fatvo so‘ralganda, u bergan fatvolar ba’zan shahar qozisi Ibn Abi Laylo
chigargan qarorlarga zid edi va u bundan norozi bo‘lardi. Ammo Sharik bilan
kelishmovchilikning sababi zamondoshlar orasidagi raqobatdan boshqa narsa
emas edi. Biz bu orinda Ibn Abi Laylo bilan Abu Hanifa orasida yuz bergan
ixtiloflardan bir misolni keltiramiz.

Bir kuni Kufa qozisi Ibn Abi Laylo mahkama (sud)dan uyiga gaytayotganda
yolda bir majnun xotin bir erkakni «Yo ibnaz- zoniyayn!», ya'ni (Ey ikki
zinokoming o'g'li) deb so'kishining guvohi bo‘lib, g‘azablanganidan sud
idorasiga gaytib kelib o‘sha xotinni olib kelishga buyruq beradi. Xotin keiishi
bilan darrov uni to‘xtatib ikki marta gazf (birovni zinoga nisbat berib so‘kish)
haddini (jazosini) unga tatbiq qildiradi.

Bu mojarodan xabar topgan Abu Hanifa bunday degan edi: Ushbu masala
bo‘yicha qozi quyidagi xatolarga yo‘l qo‘ygan:

1. U had jazosini masjidda tatbiq qilgan. Vaholanki hadlar
masjiddaurilmaydi.

2. Ayolni turgizib urishni buyurgan. Vaholanki ayollarga had o'tirg‘izib
uriladi.

3. Qozi otasi uchun bit had, onasi uchun yana bir had urdirgan. Agar kishi
bir guruh kishiga tuhmat qilsa ham unga bir kishiga tuhmat jazosi tatbiq
etiladi.

4.U ikki hadni birdaniga tatbiq qilgan. Vaholanki agar ikki had uriladigan
bo'lsa birinchi jazo alamidan qutilganidan keyin ikkinchi jazo tatbiq etiladi.

5. Majnun ayolga had jazosi urilmaydi.

6. Da’'vogarbo‘lmishota-ona uchun had urdirgan. Vaholanki, ular kelib, da’vo
go‘zg‘atishmagan edi.

Qozi uning ushbu so‘zlarini eshitib, Kufa hokimiga borib Abu Hanifa nomli
bir yigit menga xusumat ko‘rsatib, chigargan hukmlarimga qarshi fatvo
chigaradi, meni yomonlab xatolarga nisbat berib yuradi, deb shikoyat giladi.
Hokim Abu Hanifaga odam yuborib, uni (bir muddat) fatvo berishdan man
etadi*.

Abu Hanifaning islom huquqgi va kalom ilmida tutgan o‘mi va ulaming
rivojiga qo'shgan ulushini undan qolgan asarlar va shogirdlari tomonidan
to‘planib tarqatilgan ta’limotidan bilib olish mumkin. Abu Hanifa galamiga
mansub asarlar soni 17 ta deyilgan. Ular jumlasiga «al-Fighul-Akbar», al-
Musnad (Abu Yusuf rivoyati asosida), Usmon Bustiy*°ga yozgan risolasi va
boshgqalar kiradi.



Abu Hanifa o'z davrida ilm-ma’rifat quyoshi bo‘ldi, yuzlab odamlar uning
ilmu fazli nuridan bahramand bo'lib keldilar. Uning dars halqasi har doim
tolibi ilmlar va muxlislar bilan gavjum bo‘lib, uzoq joylardan uning bahs-
munozaralarini  eshitib foydalanish uchun kelardilar. Mualliflaming
yozishlaricha, uning shogirdlari orasida turli saviyali kishilar mavjud bo'lib,
ayrimlari
= |bn Xallikon. «Vafayotula’yon». J.4. B.34.

» Vahbiy Sulaymon /ovjiy. «Abu Hanifa». B.29o0.

146 —
o‘z layoqgat va oliy iste’dodi yordamida yiiksak ilmiy darajalarga yetib borgan
bo‘lsalar, ayrimlari bunday o‘rinni egallab olishga muvaffaq bo‘lmagan edilar.

Aytib o‘tganimizdek, hindistonlik mashhur olim Mahmud Hasanxon Tunkiy
o‘zining 60 jildlik qomusiy asari «Majmaul- musannifinnda Abu Hanifa
shogirdiari soni 882 ta deb ko‘rsatgan?.

Shayx Ahmad Makkiy Xorazmiyning aytishicha, Imomi A’zamdan rivoyat
qilgan buyuk olimlar soni 730 taga yetib borardi. Ulaming hammasi islom
jamoalarining mashoyixi sifatida turli mintaqalarda undan rivoyat qilib, u
haqida so‘zlab berardilar.

Abu Hanifa shogirdlarining ko‘pchiligi Movarounnahr, Xuroson, aynigsa,
Balx, Hirot va Bust®®dan bo‘lib, hanafiy mazhabini tarqatish yo‘lida tinimsiz
faoliyat olib borganlar. Ulaming ko'pehiligi Abu Hanifaning dars halqgasida bir
muddat o‘tirib, uning yo‘l-yo‘riglari va fighiy uslubini o‘zlashtirgandan keyin oz
vatanlariga qaytib ketardilar, ulardan ayrimlari har doim Abu Hanifa bilan birga
bo‘lib, uning doimiy shogirdiari hisoblanardilar.

Asad ibn Furot rivoyatiga ko‘ra, bunday shogirdlar soni 40 taga yetib borgan
bo‘lsa, Ibn al-Bazzoziy «Manogib»ida ulaming soni 36 ta erkak deb ko'rsatilgan.
Ulardan 28 kishi qozilik vakolatiga, 6 tasi fatvo berish salohiyatiga ega edi,
ikkitasi, ya’ni Abu Yusuf va Zufar ham qozilik vazifasini bajarish, ham fatvo
berish bo'yicha igtidorli olim edi.

Ibn al-Bazzoziy fikriga qo‘shimcha qilib aytish mumkinki, Abu Hanifaning
mashhur shogirdi Muhammad ibn Hasan ash-Shayboniy ushbu mazhabning
igtidorli nazariyotchisi sifatida o‘zining ko‘p qgirrali shaxsiyati va xususiyatlari
bilan boshgalardan ajralib turardi. U o‘zining mashhur asarlarida Abu Hanifa
ta’'limotini yoritib, talgin etib kelgan va katta igtidorli olim sifatida qozilik
ishlarini bajarish salohiyatiga ega bo‘lgan.

Muhammad ibn Hasan ibn Voqgid Abu Abdullo ashShayboniy Abu
Hanifaning ikkinchi atoqli va istedodli shogirdi edi. U 749yil Irogning «Vosit»
nomli joyida tugfilib, Kufa va Bag'dod shaharlarida voyaga yetdi. U 18

7 Vahbiy Sulaymon. «Abu Hanifa». B.169.



yoshigacha Abu Hanifaning dars halgasida qatnashdi va ustozi uning yoshligida
hayotdan koz yumdi. Undan keyin Abu Yusufdan ilm o‘rgandi va kamol
darajasiga yetdi. Abu Yusuf hayotlik ehogida u shunday yuksak darajaga
ko‘tarildiki, barchaning murojaat markaziga aylandi, undan keyin oralarida
yuzaga kelgan ragobat munosabatlarining sovuqlashishiga sabab boidi.

Imom Shofi'iy Bag‘dod shahriga qilgan safarlarida u yerda istiqgomat qilib,
Iroq maktabi (ra'y va giyos maktabi)ni Shayboniydan o'zlashtirdi va o‘zining
ikkinchi mazhabiga asos solishda undan keng ko‘lamda foydalandi. U bunday
degan edi: «<Men undan (Shayboniydan) tuyaning og‘irligiga teng keladigan
narsalami (ma’limiotlami) yozib olganman. U bo‘hnaganda men o‘zlashtirgan
ilmni qo‘lga kirita olmas edim»®. Shunday qilib, Shayboniy shofi’iy
mazhabining shakllanib, molikiy va hanbaliy mazhablariga nisbatan ko‘proq
ra’'y va giyosdan foydalanishi uchun zamin yaratib bergan. Xatib Bag‘dodiy
rivoyatiga ko‘ra, bir kuni Horun ar-Rashid uning dars halqasiga kirib kelganda,
undan boshqga barcha kishilar oz o‘rinlaridan turdilar. Hoiun undan nega
turmaganini so‘raganda, u: «Olimlar gatoridan chigib avomlar gatorida
turishni yoqtirmadim», deb javob beradi. Bu esa uning o‘ziga ishonganidan va
yuksak izzati nafs egasi ekanligidan dalolat beradi.

AshShayboniy 80s-yil Horun bilan Ray shahrida bo‘lganida, arab tilining
buyuk olimi Abu Hasan Ali ibn Hamza Kisoiy bilan bir kunda vafot etadi®.
o‘shanda Horun ular hagida «Bugun Ray shahrida arab tili va figh ilmi (ya'ni
har ikkala fanning iklcita yirik vakili) dafn etildi», degan edi. U Horun davrida
Ruqggqa shahrida qozilik vazifasini bajargan edi.

Uning muhim asarlari «alUsul» yoki «Zohirurrivoya» deb atalgan oltita
fighiy asar bo'lib, quyidagilardan iborat: «al-Mab- sut», «az-Ziyodot», «al-Jomi’
as-sag'iyr», «al-Jomi’ al-kabiyr», «as-Siyar as-sag'iyr», «as-Siyar al-kabiyi»*.
Kotib Chalabiyning ta’kidlashicha, ularning «Zohirurrivoya» deb atalishining
sababi shundan Iboratki, ular ashShayboniydan ishonchli kishilar orqah rivoyat
qilingan.

«Zohirur-rivoya» kitoblarini al-Hokimush-shahid (v. 334/946) «al-Kofiy»
nomli kitobida to‘pladi, undan keyin Muhammad ibn Abu Sahl Saraxsiy (v.
490/1098) 0'zining «al- Mabsut» nomli kitobida «alKofiy»ni sharhladi.

Al-Mabsut. Bu asar Imom Muhammadning birinchi yozgan kitobi boiib,
uni «al-Asl», ya'ni asosiy kitob deb bsart ataganlar. Muallit bu kitobni o z
suhbatdoshlari va shogirdlariga imlo qilgani uchun uning xilma-xil nusxalari
mavjud bo'lib, ulardan eng mashhuri Abu Sulaymon al-Jo‘zjoniyning
«Mabsut»ihisoblanadi. Ushbu asar yuzasidan boshga bir qator olimlar singari,

8  Shalabiy. Mavsuatulhazoratilislomiya. J.8. B.200.
° lbn anNadim. AlFehrist. B.287.
10 Abdulhay Laknaviy. Mugaddima // AlHidoya. B.5.
— 148 —



buxorolik Shayxulislom Xoharzoda va shamsulaimma Halvoniy ham sbarh
yozgan. Aytishlaricha, imom Shofi ’iy ushbu kitobni yodlab olgan ekan. Bir
rivoyatga ko'ra, bir nasroniy kishi uni o‘qib, islomni gabul gilgandan keyin:
«Kichik Muhammadingizning kitobi bu bo‘Isa, buyuk Muhammadingizning
kitobi gqanday bo‘ladi», degan ekan. Ushbu asar katta ahamiyatga ega bo‘lgani
sababli, uning uslubidan foydalanib, o‘rta osiyolik ko‘p fagihlar ushbu nom
bilan ko‘p jildli kitoblar yozganlar, jumladan, Saraxsiy va Xoharzodaning
«Mabsut»lari har biri 15 jilddan iborat.

«Al-Jomi’ as-sagiyr va al-Jomi’ al-kabiyr» Muhammad Shayboniyning
muhim asarlaridan biri bo‘lib, 1532 masalani o z ichiga oladi. Abu Yusuf Abu
Hanifadan rivoyat gilgan barcha masalalar unga kiritilgan. Uning «Al-Jomi’ as-
sagiyr» kitobi Burhoniddin Marginoniyning «al-Hidoya» kitobi uchun
poydevor bo‘lgan «Bidoyatul-mubtadiy»ning muhim qismim tashkil etgan.
Ushbu asar, shuningdek, «al-Jomi’ al- kabiyr» asari ham bir necha o‘rta
osiyolik olimlar tomonidan shaihlangan. Jumladan Abullays Samarqgandiy,
Shamsulaimma Halvoniy, Abu Zayd Dabusiy, Faxrul-islom Bazdaviy, Abulyusr
Muhammad Bazdaviy, Sadri Shahid, Alouddin Samarqandiy, Qozixon,
Marg‘inoniy va boshqalar ushbu asarga sharhlar yozganlar. Rivoyatga ko‘ra
imom Abu Yusuf buyuk maqomiga garamasdan, «al-Jomi’ as-sag‘iyr»ni ham
safar, ham istiqgomat chogiarida o'zidan wuzoqlashtirmasdi. Shayx
Akmaluddinning ta’kidlashicha, hnom Abu Yusuf «al-Jomi’ al-kabiyr»da Abu
Hanifadan olgan muhim rivoyatlar va dalillami to‘plagan.

149 —

As-Siyar al-kabiyr va as-Siyar as-sagiyr. Abu Hanifaning huquqiy
nazariyalari asosida ashShayboniy yozgan «asSiyar al- kabiyr» islom huqugida
xalgaro huquq bo'yicha yozilgan eng muhim asardir, Umrining oxirida
Farg'onada yashab, 1097-yili shu yerda vafot etgan Shamsulaimma asSaraxsiy
tomonidan . ushbu kitobga yozilgan katta sharh bizgacha yetib kelgan. Majid
Xadduriyning yozishicha, ushbu kitobning tarjimasi Yevropada 1825-yilda
nashr etilgach, olmoniyalik mashhur shargshunos ohm Jozef Hamer Fun
Purgstal (Hammer Fun Purgstall)" muallifhi «islom Grosiysi»* deb atadi.

Ushbu sharh 1917-yil Haydarobodda (Hindiston) 4 jildda nashr qilingan.
Fransiyalik olim Hans Gruse ham Shayboniyni «islom Grosiysi» deb atab,
1955-yil «Shayboniy» nomidagi xalgaro huquq anjumanini ta’sis etdi®.

AshShayboniy ovrupalik olimlar tomonidan bunday gadrlanib e zozlanishi
juda o ‘rinli, chunki Grosiydan sakkiz yarim asr muqaddam xalgaro

11 Hammer Fun Purgstall (1774-1856) germaniyalik mashhur shargshunos, yozuvchi va diplomat. Olmoniyada birinchi bo‘lib islomga
tegishli asarlar bo'yicha tadqiqot olib borishni boshlab, 50 yil davomida ko‘p asarlar yozdi va boshqa sharqshimoslar uchun yo‘l ochib
berdi. U arab, fors va turk tillari mutaxassisi edi.

Grosiy - Ovrupaliklar tomonidan xalgaro huquq asoschisi sifatida gabul gilingan olim.

13 Sayyid Xalil Xaliliyon. Islomiy xalgaro huqug. 1368 h.y. B.62.

— 150 —



huqugning barcha sohalari (xususiy va umumiy xalgaro huquq)ga tegishli
juda ko‘p masalalar, aynigsa, urushlar va tinchlik shartnomalarini tuzishda
rioya qilinishi zarur bo‘lgan me’yorlar, asirlar bilan qanday muomala qilish
hagidagi normalami birinchi bo‘lib ashShayboniy o‘z kitobida mufassal yoritib
bergan.

Muhammad ibn Hasan ashShayboniy o‘zidan goldirgan gimmatli asarlari
bilan, shuningdek, uning ilmu fazhdan bahia topgan iste dodli shogirdlari
bilan hanafiy mazhabini takomillashtirish, tarqatish yo‘lida unutilmas
xizmatlar qildi, ra’y va qiyos maktabining rivojiga katta hissa qo‘shdi.

Un ing mashhur suhbatdoshlari va shogirdlari orasida mashhur muhaddis
va fagih Abu Sulaymon alJo‘zjoniy, buyuk faqih va birinchi bo‘lib hanafiy
mazhabi ta’limotini Movarounnahrga olib



kelib targatgan va rivojlantirgan olim Abu Hafs alKabiyr Ahmad ibn Hafs
alBuxoriy bor. Shuningdek, Muso ibn Nasir arRoziy, Muhammad ibn Simoa,
Muallo ibn Mansur, Ibrohim ibn Rustam, Hishom ibn Ubaydullo, Iso ibn Ibon,
Muhammad ibn Mugqotil, Shaddod ibn Hukaym va boshqgalar uning shogirdiari
sifatida keng ko‘lamli ilmiy faoliyat olib borganlar.

§ 5. Abu Hanifaning fighiy qarashlari

Kashf azzunun muallifi Xoji Xalifa hanafiy mazhabi hagida quyidagi fikmi
bildirgan edi: «to‘rt mazhab ichida birinchi o‘rinda turadigan va hagiqatga eng
yagin bo‘lgani, Abu Hanifa asos solgan mazhabdir. Negaki, ushbu mazhab
boshqgalaridan ittifoqga asoslangani, ustuvorligi, oliy iste’dod mahsuli
bo'lganligi, nazariyalarming kuchliligi va ilmulahkom sohasida to‘gri fikrlar
yuritilganligi va boshqa xususiyatlari bilan ajralib turadi*.

Abu Hanifa shariat hukmlarini istinbot va istixroj qilish (chiqarib olish)da o
ziga xos bir ilmiy uslubga asos solgan. Ahmad shalabiy «mavsuatul-hazoratil-
islomiya» (islom tamadduni qomusi) nomli asarida yozishicha, Abu Hanifa
shariatning asosiy manbalaridan hukm chiqgarish bo‘yicha o'z uslubini
quyidagicha izohlab bergan®:

«Birinchidan, Qur'onga murojaat qilaman. Kerakli hukmni undan
topolmasam, Payg ‘ ambar Sunnalariga va u zotdan ishonarli roviylar orqali
rivoyat qilingan sahih asarlarga (hadislarga) murojaat etaman. Ulardan ham
topolmasam, sahobalar so‘zlarini nazardan o‘tkazib istaganimni olaman,
istamaganimni tark etaman. So‘ngra sahobalar so‘zlaridan boshqgalaming
so'zlariga o‘taman. Ibrohim Naxa'iy, Sha’biy, Hasan Basriy va Ibn Siyrin kabi
mujtahidlarga kelganda, men ham ular kabi ijtihod gilaman».

Sahl ibn Muzohim: «Abu Hanifa har doim eng ishonchli rivoyatlarga
tayangan, odamlarning o‘zaro munosabatlarini to‘g'ri yolga qo‘yishga uringan.
U giyosga asoslanib ish olib borardi, qiyos noqulay bo‘lganda istehson (giyosi
xafiy)ga o‘tardi, u orqali ham muammo o‘z yechimini topmasa, xalq orasida
amalda bo‘lgan urf-odatga murojaat gilardi», - deb ta’kidlagan edi®.

Xatib Bag'dodiyning aytishicha, o‘rtaga tashlangan masala bo‘yicha sahoba
va tobeinlardan sahih hadis mavjud bo‘lsa, Abu Hanifa uning izidan borardi,
bo‘lmaganda giyos qilib, giyos uslubini yaxshi ishlatgan.

Tadqiqotchilar bildirgan fikrlami birlashtirib, Abu Hanifaning istinbot
(hukm chiqarish) uslubini quyidagi asoslarga tayangan deb fikr bildirish
mumkin:

1. Qur'oni karim. Islom dinining barcha ahkomi, axloqu odobning barcha

14 Kashfuzzimun. J.2. B.202.
5 Mavsuatolhazoratilislomiya. J.8. B.196.

- 151
16 O'sha asar, o‘sha bet.



me’yorlarini o'z ichiga gqamrab olgan ilohiy manba sifatida o‘zining umumiy
ko‘rsatmalari va yo'llanmalari bilan boshqa manbalaming poydevorini tashkil
etgani uchun Abu Hanifaning fighiy uslubida birinchi va asosiy o‘rinda turadi.

2. Sunna. Payg‘ambaming so‘zlari, amallari, taqrirlari (tasdiglari)dan iborat
bo‘lib, Qur'on oyatlarini izohlovchi, umumiy hukmlarini xoslashtiruvchi,
mutlaglarini mugayyad qiluvchi, noaniq bo‘lgan iboralar va hukmlarini aniqlab
beruvchi manba sifatida ikkinchi o'rinda turadi.

3. Sahobiylar so‘zlari. Ular Payg‘ambarga oyatlar nozil boiishining guvohlari
sifatida oyatlaming sababi nuzuli (nima uchun kelganligi) va hadislaming
sha’ni vurudi (nima uchun aytilganligi)ni yaxshi tushungan holda, Payg‘ambar
ilmini o‘zidan keyingi nasi uchun yetkazuvchilar edilar. Shuning uchun Abu
Hanifa sahobalar so‘zlari vaular bajargan amallargafigh ilmi bo‘yicha katta
e’tibor beradi, lekin Abu Hanifa nuqtai nazaridan tobeinlaming so‘zlari bunday
yuksak darajada turmaydi.

4. Qiyos uslubi. Biron bir muammoning yechimi Qur’on, Sunna yoki sahobiy
gavlidan topilmasa, Abu Hanifa ra’y va giyosga asoslanib amal qilardi. Qiyos,
«Usul ash-Shoshiy» hoshiyasida berilgan ta’rifga binoan, «hukmi ma’lum
bolmagan masalani, hukmi aniqlangan masala bilan solishtirib, oralarida
mushtarak illat (sabab) mavjud bo‘lsa, aniglangan hukmni hukmi noaniq
masalaga ko‘chirishdir».

Abu Zahra yozishicha, Abu Hanifa giyos orqali hukmlami istinbot qilish
bo‘yicha eng oliy darajaga yetib borgan edi. Birinchidan, u illatni gidirardi,
unga erishgandan keyin uni tekshirib, faraz qilishga o‘tardi va hali yuz
bermagan hodisalami taxmin qilib, aniglangan sababni unga tatbiq etishga
urinardi. Bunday figh esa «alfighuttaqdiriy», ya'ni taxminiy huqugshunoslik
deb atalardi. Bunda sodir bo‘lmagan hodisalar taxmin qilinib, hukmi
aniglanardi va bu ish topilgan illatlarni sinovdan o'tkazish magsadida amalga
oshirilardi”.

Ta’kidlash kerakki, «fighi taqdiriy» bo‘yicha hanafiy mazhabi vakillari,
aynigsa, o‘rta osiyolik olimlar katta yutuglarga erishganlar. Ular yozgan fatvo va
boshgqa fighiy asarlar buning guvohidir.

5. Istehson. Bu - qiyosi jaliy (giyosi zohir — ochiq giyos) doirasidan chiqib,
unga garshi bo‘lgan hukmni tanlab olishdir.

Muhammad ibn Hasan aytishicha: «Abu Hanifa oz suhbatdoshlari bilan
giyoslashga o‘tganda, ular unga qo‘shilishib munozara gqilardilar. Ammo
istehsonga o‘taman deganda, istehsdifda masalalar ko‘p bo‘lgani uchun hech
kim unga qo‘shilmasdi, so'ngra hammalari to‘xtab unga bo‘ysunardilar. U Kufa
olimlari fighini yaxshi bilardi»®.

% Tarixulmazohibilislomiya. B.372.
18 Ahmad Shalabiy. Mavsuatolhazoratilislomiya. J.8. B.196.
— 153—'



6. [jmo. Ushbu so‘z ittifoq va kelishuv ma’nosida bo‘lib, fighiy atama sifatida
bir davr mujtahidlarining bir muayyan hukm bo‘yicha kelishuvidan iboratdir.
Olimlar ittifoqi asosida ijmo hujjat, ya'ni shariat hukmlarini belgilash uchun
qat’iy dalil hisoblansa ham, sahobalar davridan keyin bo‘lgan ijmo bo‘yicha
ixtilof bor. Masalan, Ahmad ibn Hanbal sahobalar davridan keyin bo‘lib o‘tgan
ijmoga muxolafat bildiradi.

Hanafiy mazhabida ijmoning barcha turlaridan, aynigsa, «zarurat»
tamoyilidan keng ko‘lamda foydalanilgan.

[jmo uslubi ushbu kitobda «Islom huquqi manbalari» bobida yoritib
berilgan.

7. Urf. Urf ikki xildir: urfi fosid - nassga zid bo‘lgan urf- odat bo'lib, islom
huquqida qo‘llanilmaydi. Urfi sahih - xalgning nassga zid bo‘lmagan urf-odatlari
bolib, Islom gqonunchiligida, aynigsa, Abu Hanifa mazhabida katta ahamiyatga
egadir.

Islom huquqining asosiy manbalari, aynigsa, Qur'onda oldi- sotdi bitimiga
doir bir-ikki oyatdan boshga nass mavjud emas. Hadis kitoblarida ham bu
sohaga tegishli hadislar soni 20 dan

oshmaydi. Shunday bo‘lsa ham bugun figh kitoblarida bu soha bo yicha
minglab masalani ko‘rish mumkin. Buning sababi shundaki, Payg ambar
zamonida uluslararo muomalot odat huquqi asosida tartibga solinar edi,
Payg‘ambar ko‘pincha urfni gqabul qilib, yangi hukm bermasdi,

Abu Hanifa Qur’on yoki hadis, yoki sahobalardan rivoyat qilingan qavl va
amal mavjud bo‘imagan holda, shuningdek qiyos urfga qarshi turganda, urf-
odatga asoslanib hukm chiqaradi.

Urfga katta e tibor garatish hanafiy mazhabi rivojlanib, keng ko'lamda
tarqalishining muhim omillaridan biri edi.

Shunday qilib, Abu Hanifa ra’y va qiyosga asoslanib, urf- odatlardan keng
ko‘lamda foydalanish bo‘yicha Iroq fighining imomi edi. ©

Abu Hanifaning fighiy uslubiga tegishli bo‘lgan boshga ba’zi bir
xususiyatlami ham yoritib o‘tish joiz.

Abu Hanifa bir savdogar oilaga mansub bo‘lib, ipak matolar savdosi bilan
shug‘ullanardi. o‘sha davrda savdo bozorida mavjud bo Igan bozor
munosabatlari, savdoning xususiyatlari talab va taklif, narxu navoning o‘sish
va tushish qoidalari, shunmgdek, turli ijtimoiy tabaqalarpsixologiyasini yaxshi
bilardi!
adqiqotchilar fikricha, ibodatdan tashqari uning hayotida ikkita asosiy
Yonalish mavjud edi: birinchisi, savdogarlik ruhiyasi, ikkmchisi, shaxs
erkinligini himoya qilish xususiyati.

Birinchi yo‘nalish uning fighiy uslubida yaqqol ko‘zga tashlanadi. Masalan,
uning mazhabida shirkatlami tashkil etish, shartnomalar va bitimlami tuzish




sohasida bir oliy malakali va smovdan o‘tgan tojiming tajribalari o'z aksini
topadi. Savdoga xos bo‘lgan urf-odat, muomalot bo‘yicha gabul qilingan an
analar o zini ko‘rsatib turadi va ulami amaliy hayot bilan bog lash maqgsadida
shariat normalari bilan uyg‘unlashtirish jarayoni seziladi.

Ushbu xususiyatni uning ilmiyuslubibo‘yichaquyidaei ikki holatda ko‘rish
mumbkin:

¢ [-Urfga asoslanish. Uningcha, tojirlar urfi tijorat va savdo boyicha
savdogarlararo mavjud bo‘lgan alogalami tartibga

0 Aaranf. AansurA_ImomiA’zam hyyyk imomimimz. Bislilcek: Qirg'iziston Mlisulmonlar
huquqini himoya qilish qo'mitasi, 1998
o.lUilUj;j. * solish uchun asosiy mezon
hisoblanadi. Shu sababli u, zarurat chog'ida giyosni tark etib, urfga tayanadi va
uni bir shar’iy manba sifatida qabul qgiladi.

2. Istehsonga e’tibor berish. Uningcha huquqiy giyosni tatbiq etish biror-bir
gabohat (yomon natija)ga olib borsa yoki manfaat, yo tijorat urfiga mos
kelmaydigan biror-bir muomalaning kelib chiqgishiga sabab bo‘lsa, qiyos tark
etilib, shariat nassiga asoslangan manfaat yoki xalq taomili - urfga asoslangan
istehsonga amal qgilinadi.

Albatta, ta’kidlab o‘tganimizdek, Abu Hanifa ra’y va giyos, aynigsa, uning
iltkinchi turi istehson (qiyosi xafiy) bo‘yicha o‘ziga xos iqtidorga va tuganmas
malakaga ega edi. Ushbu tamoyildan foydalanish uning mazhabiga keng
koiamli imkoniyatlar yaratib berib, uni har ganday huquqgiy muammoni
yechish gobiliyatiga ega qgilgan edi.

Olimlarning ta’kidlashicha, savdo bitimlari, ayniqgsa, salam', murobaha®,
tavliya®, vazia* va shirkatlar kabi masalalar bo‘yicha Abu Hanifa bildirgan
fikrlar, barcha fagihlar orasida eng daqiq va eng mustahkam hamda puxta
likrlardan iborat edi.

Nazorat uchun savollar:

. Hanafiy mazhabining yuzaga kelish tarixini yoriting.

. Abu Hanifa va lining shaxsiyati hagida ma 'lumot bering.

. Abu Hanifaning asarlari hagida ma lumot bering.

. Abu Hanifaning xo ‘zga ko ‘ringan shogirdlaridan kimlarni bilasiz?
. Abu Hanifaning fighiy uslubi qanady bo ‘lgan?

. Hiylai shar ’iya nima? 152

o o P w N P

X Salam - pishib yetilmagan narsani, masalan, paxta yoki bug‘doyni naqd pulga sotib, uni pishib yetilgandan keyin sotib olgan kishiga
topshirish.
¢ Murobaha - tojir kishi sotib olgan molini uning ustiga bir miqdor, masalan, 5% yoki 10% foyda qo‘yib boshga kishiga sotish.
3 Tavliya - molni o0‘zi sotib olgan narxda foyda olmasdan boshqa kishiga sotish.
4 Vazia - molni sotib olgan narxdan kamroq bahoga sotish.
— 155 —



7. Hanafiy mazhabining qanday xususiyatlari bor?
8. Nima uchun hanafiy mazhabi eng keng tarqalgan mazhab bo ‘lgan?



58 Bust - Afg‘onistonnmg Hilmand viloyatiga tegishli mashhur tarixiy shahar.

-154_



