



"КАЗАКСТАН" даму қорының

#### КІТАПХАНАСЫ

# M





кара сөз.

книга слов.



кара сөз.





#### АБАЙ ТУРАЛЫ СӨЗ

Ибрахим мырзаның тұрағы қазақ іші болғандықтан, қадірі азырақ білінді. Олай болмағанда данышпан, хакма, философ кісі еді. Қор елде туды да, қорлықпен өтті.

ШӘКӘРІМ

Қазақтың бас ақыны Абай Құнанбаев. Онан асқан бұрынғы — соңғы заманда қазақ баласында біз білетін ақын болған жоқ.

AXMET

Зәредей шүбә етпейміз, Абайдың өлген күнінен қанша алыстасақ, рухына сонша жақындармыз. Үнемі бұл күйде тұрмас, халық ағарар, өнер-білімге қанар, сол күндерде Абай құрметі күннен күнге артылар. Бірінші ақынымыз деп қабірін халқы жиіжиі зиарат етер, халық — пенен Абай арасы күшті махаббатпен жалғасар. Ол күндерді біз көрмеспіз, бірақ біздің рухымыз сезер, қуанар.

МІРЖАҚЫП

Шын хакім, сөзің асыл — баға жетпес Бір сөзің мың жыл жүрсе дәмі кетпес. Қарадан хакім болған сендей жанның Әлемнің құлағынан әні кетпес! ...Ай, жыл өтер, дүние көшін тартар, Өлтіріп талай жанды, жүгін артар. Көз ашып, жұртың ояу болған сайын, Хакім ата, тыныш бол, қадірің артар.

MAF XXAH

Абай лебі, Абай үні, Абай тынысы — заман тынысы, халық үні. Бүгін ол үн біздің де үнге қосылып, жаңғырып, жаңа өріс алын тұр.

MYXTAP



#### вірінші С 😑 3

Бүл жасқа келгенше жақсы өткіздік пе, жаман өткіздік пе, әйтеуір бірталай өмірімізді өткіздік: алыстық, күлыстық, айтыстық, тартыстық — әурешілікті көре-көре келдік. Енді жер ортасы жасқа келдік: қажыдық, жалықтық: қылып жүрген ісіміздің бәрінің баянсызын, байлаусызын көрдік, бәрі қоршылық екенін білдік. Ал, енді қалган өмірімізді қайтіп, не қылып өткіземіз? Соны таба алмай өзім де қайранмып.

Ел багу? Жоқ елге багым жоқ. Бағусыз дертке үшырайын деген кісі бақпаса, не албыртқан, көңілі басылмаган жастар багамын демесе, бізді құдай

сактасын!

Мал бағу? Жоқ, баға алмаймын. Балалар өздеріне керегінше өздері бағар. Енді қартайғанда қызығын өзің түгел көре алмайтуғын, үры, залым, тілемсектердін азығын бағып беремін деп, қалған

аз гана өмірімді қор қылар жайым жөқ.

Гылым багу? Жок, гылым багарга да гылым сөзін сөйлесер адам жок. Білгенінді кімге үйретерсің, білмегенінді кімнен сүрарсың? Елсіз-күнсізде кездемені жайып салып, қолына кезін алып отырганның не пайдасы бар? Мұндасып, шер тарқатысар кісі болмаган соң, гылым өзі — бір тез қартайтатұғын күйік.

Софылық қылып, дін бағу? Жок, ол да болмайды, оған да тыныштық керек. Не көңілде, не көрген күнінде бір тыныштық жоқ, осы елде, осы

жерде не қылған софылық!



Балаларды бағу? Жоқ, баға алмаймын. Бағар едім, қалайша бағудың мәнісін де білмеймін, не болсын деп бағам, қай елге қосайын, қай харакет-ке қосайын? Балаларымның өзіне ілгері өмірінін, білімінің пайдасын тыныштықпен көрерлік орын тапқаным жоқ, қайда бар, не қыл дерімді біле алмай отырмын, не бол деп бағам? Оны да ермек қыла алмадым.

Ақыры ойладым: осы ойыма келген нәрселерді қагазга жаза берейін, ақ қагаз бен қара сияны ермек қылайын, кімде-кім ішінен керекті сөз тапса, жазып алсын, я оқысын, керегі жоқ десе, оз сөзім өзімдікі дедім де, ақыры осыған байладым, енді мүнан басқа ешбір жұмысым жоқ.

#### **ЕКІНШІ**

Мен бала күнімде естуші едім, біздің қазақ сартты көрсе, күлуші еді: "ененді үрайын кең қолтық, шүлдіреген тәжік, арқадан үй төбесіне саламын деп қамыс артқан, бұтадан қорыққан, көз көргенде "әке-үке" десіп, шығып кетсе, қызын боқтасқан, "сарт-сұрт деген осы" деп.

Ногайды көрсе, оны да боктап күлуші еді: "түйеден қорыққан ногай атқа мінсе, шаршап, жаяу жүрсе, демін алады, ногай дегенше, ноқай десеңізші, түкке ыңгайы келмейтұғын, солдат ногай, қашқын ногай, "башалшік" ногай деп.

Орысқа да күлуші еді: "ауылды көрсе шапқан, жаман сасыр бас орыс" деп. Орыс ойына келгенін қылады деген... не айтса соған нанады, "үзын

күлакты тауып бер депті" — деп.

Сонда мен ойлаушы едім: ей, құдай-ай, бізден басқа халықтың бәрі антүрган, жаман келеді екен, ең тәуір халық біз екенбіз деп, әлгі айтылмыш сөздерді бір үлкен қызық көріп, қуанып күлуші едім.

Енді қарап түрсам, сарттың екпеген егіні жоқ, саудагерінің жүрмеген жері жоқ, қылмаган шеберлігі жоқ. Өзіменен өзі әуре болып, біріменен бірі ешбір шаһари жауласпайды. Орысқа қарамай түрганда қазақтың өлісінің ахиреттігін, тірісінің киімін сол жеткізіп түрды. Әке балаға қимайтұғын

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ұсақ саудагер.



малынды кірелеп, сол айдап кетіп түрды гой. Орыска қараған соң да, орыстың өнерлерін бізден олар көп үйреніп кетті. Үлкен байлар да, үлкен молдалар да, ептілік, қырмызылық, сыпайылық бәрі соларда. Ноғайға қарасам, солдаттыққа да шыдайды, кедейлікке де шыдайды, қазаға да шыдайды, молда, медресе сақтап, дін күтуге де шыдайды. Еңбек қылып мал табудың да жөнін солар біледі. салтанат, әсем де соларда.

Оның малдыларына құзғын тамағымыз үшін, біріміз жалшы, біріміз қош алушымыз. Біздің ең байымызды: "сәнің шақшы<sup>2</sup> аяғың білән пышыратырға қойған идән түгіл, шық, сасы қазақ",— деп

үйінен қуып шығарады.

Оның бәрі бірін-бірі қуып, қор болмай, шаруа қуып, өнер тауып, мал тауып зор болғандық әсері.

Орысқа айтар сөз де жоқ, біз құлы, күні

қадарлы да жоқпыз.

Бағанағы мақтан, бағанағы қуанған, күлген сөздеріміз қайда?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лас, былғаныш.

# ушінші (С 🗐 3

Қазақтың бірінің біріне қаскүнем болмағының, бірінің тілеуін бірі тілеспейтұғынының, рас сөзі аз болатұғынының, қызметке таласқыш болатұғынының,

өздерінің жалқау болатұғынының себебі не?

ћамма галамга белгілі данышпандар әлдеқашан байқаган: әрбір жалқау кісі — қорқак, қайратсыз тартады, әрбір қайратсыз — қорқақ, мақтанғыш келеді; әрбір мақтаншақ — қорқак, ақылсыз, надан келеді: әрбір ақылсыз — надан,арсыз келеді; әрбір арсыз жалқаудан сұрамсақ, өзі тойымсыз, тыйымсыз, өнерсіз, ешкімге достығы жоқ жандар шығады.

Мұның бәрі төрт аяқты малды көбейтеміннен басқа ойының жоқтығынан; өзге егін, сауда, өнер, ғылым секілді нәрселерге салынса, бұлай болмас

еді.

Әрбір мал іздеген малым көп болса, өзімдікі

де, балаларым да малды болса екен дейді.

Ол мал көбейсе малшыларга бақтырмақ, өздері етке, қымызга тойып, сүлуды жайлап, жүйрікті

байлап отырмак.

Қыстауы тарлық қылса, арызы жеткендік, сыйы өткендік, барлық қызметімен біреудің қыстауын сатып алмақ, ептеп алмақ, тартып алмақ. Ол қыстауынан айрылған және біреуге тиіспек, я болмаса орынсыздығынан елден кетпек, әр қазақтың ойы осы.

Осылар біріне бірі достық ойлай ала ма? Кедей көп болса, ақысы кем болар еді, малдан



айрылгандар көбейсе, қыстауы босар еді деп, мен ананы кедей болса екен деп, ол мені кедей болса екен деп, ол мені кедей болса екен деп, әуелде ішімізбен қас сағындық. Әрберден соң сыртымызға шықты, жауластық, дауластық, партияластык. Осындай қастарға сөзім өтімді болсын және де ептеп мал жиюга күшім жетімді болсын деп, қызметке, болыстық, билікке таластық.

Сонан соң не момынның баласы бөтен жаққа шығып, еңбек қылып, мал іздемейді, егін, сауданың керегі жоқ болады. Өз басын өзі осындай таласпенен кісі көбейтеміз деп партия жиғандардың бүгін біреуіне, ертең біреуіне кезекпен сатады да

жүреді.

Ұрылар тыйылмайды. Ел тыныш болса, оның үрлыгын ешкім сүйемес еді. Ел екі жар болған соң, кім ант ішіп ақтап, арамдығын жақтап сүйеймін десе, соған жақ болып сүйеніп,

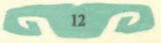
бурынгыдан урлыгын элденеше есе асырады.

Елдегі жақсы адамдардың бәрінің үстінен бекер, өтірік "шапты, талады" деген әр түрлі уголовный іс көрсетіп, арыз береді. Оган дознание — тергеу шығарады. Өтірік, кормегенін көрдім деуші куәлар да әлдеқашан дайындап қойылған, бағанағы жақсы адам сайлауға жарамасы үшін. ол адам басын құтқармақ үшін жамандарға жалынса, оның да адамдығының кеткені, егер жалынбаса, тергеулі, сотты адам болып, ешбір қызметке жарамай, басы қатерге түсіп өткені.

Ол болыс болгандар өзі қулық, арамдықпенен болыстыққа жеткен соң, момынды қадірлемейді, өзіндей арам, қуларды қадірлейді, өзіме дос болып, жәрдемі тиеді деп, егер қас болса, бір түрлі өзіме

де залал жасауга қолынан келеді деп.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Жауапқа шақыру.



Кылмысты.

Осы күнде қазақ ішінде "ісі білмес, кісі білер" деген мақал шықты. Оның мәнісі: "ісіңнің түзулігінен жетпессің, кісіңнің амалшы, айла-

лыгынан жетерсің" деген сөз.

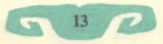
Үш жылға болыс сайланады. Әуелгі жылы: "Сені біз сайламадық па?"— деп елдің бүл-данғандығымен күні өтеді. Екінші жылы кандидатпенен андысып күні өтеді. Үшінші жылы сайлауға жақындап, тағы болыс болып қаларға мүмкін болар ма екен деп күні өтеді. Енді несі калды?

Осы қазақ халқының осындай бүзықшылыққа тартып, жылдан жылга төмендеп бара жатқанын көрген соң, менің ойыма келді: Халықтың болыстыққа сайлаймын деген кісісі пәлен қадәрлі орысша образование<sup>3</sup> алган кісі болсын. Егер де орталарында ондай кісісі жоқ болса, яки бар болса да сайламаса, уезный начальник бірлән военный губернатордың назначеннесі<sup>4</sup> бірлән болады десе, бұл халыққа бек пайдалы болар еді. Аның себебі: әуелі қызметқұмар қазақ балаларына образование беруге ол да — пайдалы іс, екінші — назначение бірлән болган болыстар халыққа міндетті болмас еді, ұлықтарга міндетті болар еді.

Уа және назначение қылғанда тергеуі, сүрауы барлығына қарамаса, өтірік арыз берушілер азаяр еді, бәлки жоғалар еді. Уа және әрбір болыс елде старшина басы бір би сайланғандық, бұл халыққа көп залал болғандығы көрініп, сыналып білінді. Бұл билік деген біздің қазақ ішінде әрбір сайланған кісінің қолынан келмейді. Бұған бұрынғы Қасым ханның "Қасқа жолы", Есім ханның "Ескі жолын", Әз Тәуке ханның "Кұл төбенің басында күнде кеңес"

Білім

<sup>4</sup> Кызметке тағайындау.



болганда "Жеті жарғысын" білмек керек. Әм, ол ескі сөздердің қайсысы заман өзгергендікпенен ескіріп, бұл жаңа заманға келіспейтұғын болса, оның орнына татымды толық билік шығарып, төлеу саларға жарарлық кісі болса керек еді, ондай кісі аз, яки тіпті жоқ.

Бұрынғы қазақ жайын жақсы білген адамдар айтыпты: "Би екеу болса, дау төртеу болады" деп. Оның мәнісі — тақ болмаса, жұп билер таласып, дау көбейте береді дегенмен айтылған сөз. Өйтіп би көбейткенше, әрбір болыс елден толымды-білімді үш-ақ кісі билікке жыл кесілмей сайланса, олар түссе, жаманшылығы әшкере білінгендікпенен түссе, әйтпесе түспесе.

Ол билерге даугер адамдар қарамай, екеуі екі кісіні билікке тандап алып, үстіне біреуді посредникке сайлап алып, біте берсе, егер оган да ынтымақтаса алмаса, баганағы үш билің біреуін алып, яки жеребемен сайлап алып жүгінсе, сонда

дау узамай бітім болар еді.

<sup>5</sup> Тәуке ханның заң жинағы Араға жүруші адам.



### төртінші 🛑 😑 🕃

Әрбір байқаган адам білсе керек: күлкі өзі бір мастық екенін, әрбір мас кісіден ғафил көп өтетұғынын да, әрбір мастың сөйлеген кезінде бас ауыртатұғынын. Бұлай болғанда, күлкіге салынған кісі не шаруадан, не ақылдан, не ұят келерлік істен қүр, ғафил көп өткізіп отырса керек. Осындай ғафилдік көп өткізіп, елемеген кісінің не дүниеде, не ахиретте басы бір ауырмай қалмаса

керек.

Әрбір уайым-қайгы ойлагыш кісі не дүние шаруасына, не ахирет шаруасына өзгеден жинақырақ болса керек. Әрбір жинақылықтың түбі кеніш болса керек. Енді олай болғанда, үнемі уайым-қайгыменен жүре аламыз ба? Үнемі уайым-қайгыға жан шыдай ма екен? Үнемі күлмей жүре аламыз ба, үнемі күлмей жүруге жан шыдай ма екен? Жок, мен үнемі уайым-қайгыменен бол демеймін. Уайым-қайгысыздығына уайым-қайғы қылдагы, сол уайым-қайгысыздықтан құтыларлық орынды харакет табу керек һәм қылу керек. Әрбір орынды харакет өзі де уайым-қайгыны азайтады, орынсыз күлкіменен азайтпа қайгыны, орынды харакетпен азайт!

Шыгар есігін таба алмай, уайым-қайгының ішіне кіріп алып, қамалып қалмақ, ол өзі де — бір антүргандық және өрбір жаман кісінің қылығына күлсең, оган рахаттанып күлме, ыза болганыңнан күл, ызалы күлкі өзі де — қайғы.

Ондай кулкіге үнемі өзің де салынбассың, әрбір жаксы адамның жақсылық тапканына ракаттанып күлсең, оның жақсылықты жақсылығынан қандығын ғибрат көріп күл. Әрбір ғибрат алмақтың өзі де мастыққа жібермей, уақытымен тоқтатады.

Көп күлкінің бәрін де мактаганым жок, онын ішінде бір күлкі бар-ау — құдай жаратқан орныменен іштен, көкіректен келмейді, қолдан жасап, сырты менен бет-аузын түзеп, бай-бай күлкінің әнін сәндеп, әдемішілік үшін күлетін бояма күлкі.

Адам баласы жылап туады, кейіп өледі. Екі өртада бүл дүниенің рақатының қайда екенін білмей, бірін-бірі андып. біріне-бірі мақтанып, есіл өмірді ескерусіз, босқа, жарамсыз қылықпен, қор етіп өткізеді де, таусылған күнінде бір күндік өмірді бар малына сатып алуға таба алмайды.

Кулық саумақ, көз сүзіп, тіленіп, адам саумақ — өнерсіз иттің ісі. Әуел құдайға сыйынып, екінші оз кайратына сүйеніп еңбегінді сау, еңбек қылсан, қара жер де береді, құр-тастамайды.

#### БЕСІНШІ

Көкірек толған қайғы кісінің өзіне де билетпей, бойды шымырлатып, буынды құртып, я көзден жас болып агады, я тілден сөз болып агады. Қазақтар: "Ә, құдай, жас баладай қайгысыз қыла көр!" деп тілек тілегенін өзім кордім. Онысы жас баладан гөрі өзі есті кісі болып, ескермес нәрсесі жоқсып, кайгылы кісі болгансығаны. Қайғысы не десен. макалдарынан танырсың: "Түстік өмірін болса. күндік мал жи", "Өзінде жоқ болса, әкең де жат", "Мал — адамның бауыр еті", "Малдының беті — жарық, малсыздың беті — шарық", "Ер азығы мен бөрі азығы жолда", "Ердің малы елде, еріккенде қолда", "Берген перде бүзар", "Алаған колым — береген", "Мал тапқан ердің жазығы жок", "Байдан үмітсіз — құдайдан үмітсіз", "Қарның ашса, қаралы үйге шап", "Қайраңы жоқ көлден без, қайыры жоқ елден без" деген осындай сөздері көп, есепсіз толып жатыр.

Бүл макалдардан не шықты? Маглүм болды: қазақ тыныштық үшін, гылым үшін, білім үшін, әділет үшін қам жемейді екен, бірақ мал үшін қам жейді екен, ол малды қалайша табуды білмейді екен, бар білгені малдыларды алдап, мақтап алмақ екен, бермесе оныменен жауласпақ екен, егер малды болса, әкесін жаулауды да ұят көрмейді екен. Өйтеуір ұрлық, қулық-сұмдық, тіленшілік, соған ұқсаған қылықтың қайсысын болса да қылып мал тапса, жазалы демесек керек екен.

Бұларының жас баланың ақылынан несі артық? Бірақ, жас бала қызыл ошақтан қорқушы еді, бұлар тозақтан да қорықпайды екен. Жас бала ұялса, жерге өне жаздаушы еді, бұлар неден болса да ұялмайды екен. Сол ма артылганы? Қолымыздагыны үлестіріп талатпасақ, біз де өзіндей болмасақ, безеді екен. Іздеген еліміз сол ма?

#### алтыншы

Қазақтың бір мақалы: "Өнер алды — бірлік, ырыс алды — тірлік" дейді. Бірлік қандай елде болады, қайтсе тату болады — білмейді. Қазақ ойлайды: бірлік ат ортақ, ас ортақ, киім ортақ, дәулет ортақ болса екен дейді. Олай болғанда байлықтан не пайда, кедейліктен не залал? Ағайын құрымай мал іздеп не керек? Осы ма бірлік? Жоқ, бірлік — ақылға бірлік, малға бірлік емес. Малынды беріп отырсан, атасы басқа, діні басқа, күні басқалар да жалданып бірлік қылады. Бірлік малға сатылса антұрғандықтың басы осы. Ағайын алмай бірлік қылса керек, сонда әркім несібесін құдайдан тілейді, әйтпесе құдайдан тілемейді, шаруа іздемейді. Әуел біріне бірі пәле іздейді. Не түсін, не ажарын, не өкпесін бұлдап, ол болмаса, бір пәле салып, қорғалатып, әйтеуір бірін-бірі алдаудың амалын іздеседі. Мұның қай жерінен бірлік шықты?

"Ырыс алды — тірлік" дейді, ол қай тірлік? Ол осы жан кеудеден шықпағандық па? Жоқ, ондай тірлік итте де бар. Ондай тірлікті қымбат көріп, бұлдаған адам олімді жау көріп, ахиретке дүшпан болады. Жанын қорғалатып, жаудан қашып, қорқақ атанып, еңбек қылудан, қызмет қылудан қашып, еріншек атанып, дүниеде әлгі

айтылган ырысқа дуспан болады.

Ол айтқан тірлік олар емес. Көкірегі, көңілі тірі болса, соны айтады. Өзің тірі болсаң да, көкірегің олі болса, ақыл табуға сөз үға алмайсың.

Адал еңбекпен ерінбей жүріп мал табуға жігер қыла алмайсың.

Кеселді жалқау, қылжақбас, Әзір тамақ, әзір ас, Сыртың — пысық, ішің — нас, Артын ойлап ұялмас,—

болып жүріп, тірімін деме, онан да алла жіберген ақ бұйрықты өлімнің өзі артық.

#### жетінші

Жас бала анадан туғанда екі түрлі мінезбен туады. Біреуі — ішсем, жесем, үйықтасам деп тұрады. Бұлар — тәннің құмары, бұлар болмаса, тән жанға қонақ үй бола алмайды, һәм өзі өспейді; қуат таппайды. Біреуі білсем екен демеклік. Не көрсе соған талпынып, жалтыр-жұлтыр еткен болса, оған қызығып, аузына салып, дәмін татып қарап, тамағына, бетіне басып қарап, сырнай-керней болса, дауысына ұмтылып, онан ержетің-кірегенде ит үрсе де, мал шуласа да, біреу күлсе де, біреу жыласа да тұра жүгіріп, "ол немене?", "бұл немене?" деп, көзі көрген, құлағы естігеннің бәрін сұрап, тыныштық көрмейді. Мұның бәрі — жан құмары, білсем екен, көрсем екен; үйренсем екен деген.

Дүниенің көрінген һәм корінбеген сырын түгелдеп, ең болмаса денелеп білмесе, адамдықтың орны болмайды. Оны білмеген соң ол жан адам жаны болмай, хайуан жаны болады. Әзелде құдай тағала хайуанның жанынан адамның жанын ірі жаратқан, сол әсерін көрсетіп жаратқаны. Сол қуат жетпеген, ми толмаған ессіз бала күндегі "бұл немене, ол немене?" деп, бір нәрсені сұрап білсем екен дегенде, ұйқы, тамақ та есімізден шығып кететұғын құмарымызды, ержеткен соң, ақыл кіргенде, өрнын тауып ізденіп, кісісін тауып сұранып, гылым тапқандардың жолы-

на неге салмайды екеміз?

Сол өрістетіп, өрісімізді үзартып, құмарланып жиған қазынамызды көбейтсек керек, бұл жанның тамағы еді. Тәннен жан артық еді, тәнді жанға бас ұрғызса керек еді. Жоқ, біз олай қылмадық, ұзақтай шулап, қарғадай барқылдлап, ауылдағы боқтықтан ұзамадық. жан бізді жас күнімізде билеп жүр екен. Ержеткен соң, күш енген соң, оған билетпедік. Жанды тәнге бас ұрғыздық, еш нәрсеге көңілменен қарамадық, көзбен қарамадық, көңіл айтып тұрса сенбедік. Көзбен қарамадық, көңіл айтып тұрса сенбедік. Сырын қалай болады деп көңілге салмадық оны білмеген кісінің несі кетіпті дейміз. Біреу айтса да, ұқпаймыз. Біреу ақыл айтса: "Өз білгенің — өзіңе, өз білгенім — өзіме", "кісі ақылымен бай болғанша, өз ақылыңмен жарлы бол" деген дейміз, артығын білмейміз, айтып тұрса ұқпаймыз.

Көкіректе сәуле жоқ, көңілде сенім жоқ. Құр көзбенен көрген біздің хайуан малдан неміз артық? Қайта бала күнімізде жақсы екенбіз. Білсек те, білмесек те, білсек екен деген адамның баласы екенбіз. Енді осы күнде, хайуаннан да жаманбыз. Хайуан білмейді, білемін деп таласпайды. Біз түк білмейміз, біз де білеміз деп надандығымызды білімділікке бермей таласқанда, өлер-тірілерімізді білмей, күре тамырымызды адырайтып кетеміз.

#### СЕГІЗІНШІ

Осы ақылды кім үйренеді, насихатты кім тыңдайды?

Біреу — болыс, біреу — би. Олардың ақыл үйренейін, насихат тыңдайын деген ойы болса, ол орынға сайланып та жүрмес еді. Олар өздері де оздық кісіміз, өзіміз біреуге үлгі беріп, ақыл айтамыз деп сайланды. Өздері түзеліп жеткен, енді түзерлігі-ақ қалған. Ол не қылып тындасын және тыңдайын десе де қолы тие ме? Басында өзіндік жүмысы бар: үлығымызға жазалы болып қаламыз ба, яки елдегі бұзақыларымызды бұліндіріп аламыз ба, яки халқымызды бұлдіріп аламыз ба, яки әзіміз шығындап, шығынымызды толтыра алмай қаламыз ба?— деген ебіне қарай біреуді жетілтейін, біреуді құтылтайын деген бейнетінің бәрі басында, қолы тимейді.

Байлар, олар өздері де бір күн болса да, дәулет қонып, дүниенің жарымы басында түр. Өзінде жоқты малыменен сатып алады. Көңілдері көкте, көздері аспанда, адалдық, арамдық ақыл, ғылым, білім — еш нәрсе малдан қымбат демейді. Мал болса құдай тағаланы да паралап алса болады дейді. Оның діні, құдайы, халқы, жұрты, білім-үяты, ары, жақыны, бәрі — мал. Сөзді қайтіп ұқсын, ұғайын десе де, қолы тие ме? Ол малды суармақ, тойғызбақ, саудасын жимак, күзеттірмек, бақтырмақ, ұры-бөрі, қыс, суықсұғанақ — солардан сақтарлық

кісі таппақ. Оның бәрін жайғастырып, аяғын алып келіп, мақтанға орналастырғанша қашан? Қолы тимейді.

Енді үры-залым, сүм-сүркия өзі де тыңдамайды. Онша-мүнша қой жүнді қоңыршалар күнін де көре алмай жүр. Аналар андай болып түрганда, білім, ғылым, ақылды не қылсын? Және де білім, ғылым кедейге керегі жоқтай-ақ: "Бізді не қыласың ана сөзді ұғарлықтарға айт!" дейді. Оның өзгеменен ісі жөқ, ана алдындағы үшеуіндей болған жанның ойында ешбір қайғысы, мұңы бөлмаса керек.

### тоғызыншы

Осы мен өзім — қазақпын. Қазақты жақсы көрем бе, жек көрем бе? Егер жақсы көрсем, кылықтарын қостасам керек еді. Уа, әрнешік бойларынан адам жақсы көрерлік, я көңілге тиянақ қыларлық бір нәрсе тапсам керек еді. Соны не үміт үзбестікке, не онысы болмаса, мұнысы бар гой деп, көңілге қуат қылуга жаратсам керек еді, ондайым жоқ. Егер жек көрсем — сөйлеспесем, мәжілістес, сырлас, кеңестес болмасам керек еді, тобына бармай, "не қылды, не болды?" демей жату керек еді, ол мумкін болмаса, бұлардың ортасынан көшіп кету керек еді. Бұларды жөндеймін деуге, жөнделер, үйренер деген үмітім де жоқ. Бұлардың бірі де жоқ. Бұл қалай? Бұл айтқанның бірін тұтпай болмас еді.

Мен өзім тірі болсам да анық тірі де емеспін. Эншейін осылардың ызасынан ба, өзіме-өзім ыза болганымнан ба, яки бөтен себептен бе,— білмеймін. Сыртым сау болса да ішім өліп қалыпты. Ашулансам, ызалана алмаймын. Күлсем қуана алмаймын, сөйлегенім өз сөзім емес, күлгенім өз

кулкім емес, бөрі де әлдекімдікі.

Күлкім емес, бөрі де элдекімдікі.

Қайратты күнімде қазақты қиып бөтен жаққа кетпек түгіл, өзін жақсы көріп, үміт етіп жүрінпін. Қашан әбден біліп, үмітімді үзген кезде, өзге жаққа барып, жатты өз қылып, үйір боларлық қайрат жалын сөніп те қалған екен. Сол себептен бір жүрген қуыс кеудемін. Тегінде ойлаймын: бұ да жақсы, өлер кезде әттеген-ай, сондай, сондай қызықтарым қалдаау!" деп қайғылы болмай, алдыңғы тілеу болмаса, артка алан болмай өлүге.

## оныншы

Біреулер құдайдан бала тілейді. Ол баланы не қылады? Өлсем орнымды бассын дейді, артымнан құран оқысын дейді, қартайған күнімде асырасын дейді. Осыдан басқасы бар ма?

Балам орнымды бассын демек не сөз? Өзіңнен қалған дүние иесіз қалар дейсің бе? Қалған дүниенің қамын сен жемек пе едің? Өліп бара жатқанда өзгеден қызғанып айтқаның ба? Өзгеге қимайтуғын сенің не қылған артықша орның бар еді?

Баланың жақсысы — қызық, жаманы — күйік, не түрлі боларын біліп сүрадың? Дүниеде өзіңнің көрген қорлыгың аз болды ма? Өзіңнің қылған иттігің аз болды ма? Енді бір бала туғызып, оны да ит қылуға, оған да қорлық көрсетуге мұнша неге қүмар болдың?

Артымнан балам құран оқысын десең, тіршілікте өзіңнің жақсылық қылған кісің көп болса, кім құран оқымайды? Жаманшылықты көп қылсаң, балаңның құраны неге жеткізеді? Тіршілікте өзің қылмаған істі, өлген соң саған балаң кәсіп қылып бере ала ма?

Ахирет үшін бала тілегенің — балам жасында өлсін дегенің. Егерде ержетсін десен, өзі ержетіп, ата-анасын тұзақтан құтқарарлық бала қазақтан туа ма екен? Ондай баланы сендей әке, сенің еліндей ел асырап өсірмек пе екен?

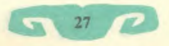
Қартайганда асырасын десең, о да — бір бос сөз. Әуелі — өзің қаруың қайтарлық қартаюга жетемісін, жоқ па? Екінші — балаң мейрімді болып, асырарлық болып туа ма, жоқ па? Үшінші — малың болса, кім асырамайды? Малың жоқ болса, қай асырау толымды болады? Баланың мал табарлық болары, мал шашарлық болары — ол да екіталай.

Хош, құдай тағала бала берді, оны өзің жақсы асырай білесің бе? Білмейсің, бұрынғы өз күнәнді өзін көтергенінменен тұрмай, балаңның күнәсіне

тагы да ортақ боласың.

Әуел баланды өзің алдайсың: "Әне, оны берем, міне, мұны берем" деп. Баста баланды алдаганыңа бір мәз боласың. Соңыра балаң алдамшы болса, кімнен көресің? "Боқта!" деп, біреуді боқтатып, "кәпірқиянқы, осыган тимендерші" деп, оны масаттандырып, әбден тентектікке үйретіп қойып, сабаққа бергенде, молданың ең арзанын іздеп, хаттаныса болады деп, қу, сұм бол деп, "пәленшенің баласы сені сыртыннан сатып кетеді" деп, тірі жанға сендірмей, жат мінез қылып, осы ма берген тәлімің? Осы баладан қайыр күтесің бе?

Және мал тілейсіндер, неге керек қылайын деп тілейсіндер? Әуелі, құдайдан тілеймісің? Тілейсің. Құдай берді, бергенін алмайсын. Құдай тагала саған еңбек қылып мал табарлық куат берді. Ол қуатты халал кәсіп қыларлық орынға жұмсаймысың? Жұмсамайсың. Ол қуатты орнын тауып сарып қыларды білерлік гылым берді, оны оқымайсың. Ол ғылымды оқыса, ұгарлық ақыл берді, қайда жібергенінді кім біледі? Ерінбей еңбек қылса, түнілмей іздесе, орнын тауып істесе, кім бай болмайды? Оның саған керегі жоқ. Сенікі — біреуден қорқытып алсаң, біреуден жалынып алсаң, біреуден алдап алсаң болғаны, іздегенің — сол. Бұл —



құдайдан тілеген емес. Бұл — абыройын, арын са-

тып, адам жаулагандық, тіленшілік.

Хош, сөйтіп жүріп-ақ мал таптың байыдың. Сол малды сарып қылып, ғылым табу керек. Өзіңе табылмаса балаң тапсын. Ғылымсыз ахирет те жоқ, дүние де жоқ. Ғылымсыз оқыған намаз, тұтқан руза, қылған қаж ешбір ғибадат орнына бармайды. Ешбір қазақ көрмедім, малды иттікпен тапса да, адамшылықпен жұмсаған. Бәрі де иттікпен табады, иттікпенен айрылады. Бейнет, күйігі, ызасы — сол үшеуінен басқа еш нәрсе бойында қалмайды.

Барында баймын деп мақтанады. Жоғында "маған да баяғыда мал бітіп еді" деп мақтанады. Кедей болған соң тағы қайыршылыққа түседі.

#### он бірінші

Осы елдін үнем қылып жүргені немене? Екі нәрсе. Әуелі — үрлык. Ұры үрлыкпен мал табам деп жүр. Мал иесі артылтып алып тағы да байимын деп жүр. Ұлықтар алып берем деп, даугерді жеп, құтқарам деп үрыны жеп жүр. Қарапайым жүрт үрлық айтып мал алам деп, үрыға атымды сатып "пайдаланам" деп, не өткізбесін арзанға түсіріп алам деп жүр. Екінші — бұзақылар біреудің ойында жоқ пәлені ойына салып, бүйтсең бек боласың, бүйтсең көп боласың, бүйтсең кек аласың, мықты атанасын деп, ауқаттыларды азғырғалы әлек болып жүр. Кім азса мен соган керек боламын деп, к... қыздырып алып, өзін біраз ғана азық қылайын деп жүр. Ұлықтар "пәлі-пәлі", бүл табылған ақыл екен,

Ұлықтар "пәлі-пәлі", бұл табылған ақыл екен, мен сені бүйтіп сүйеймін деп, ананы жеп, сені бүйтіл сүйеймін деп, ананы жеп жүр. Қара халық менің сонша үйім бар, сонша ауыл таяғынды соғайын, дауынды айтайын деп, қай көп бергенге партиялас боламын деп, құдайға жазып, жатпай-тұрмай салып жүріп

басын, ауылын, қатын, баласын сатып жүр.

Осы бір үры, бұзақы жоғалса, жүртқа ой да түсер еді. Шаруа да қылар еді. Бай барын бағып, кедей жоғын іздеп, ел секілденіп талапқа, тілеуге кірісер еді.

Енді жүрттың бәрі осы екі бүлік іске ортақ, мұны кім түзейді? Анттың, серттің, адалдықтың, үяттың бір тоқтаусыз кеткені ме? Ұрыны тыю да оңай болар еді, бірақ осы бүзақының тіліне еретүғын, азатұғын байларды кім тыяды?

### он екінші

Кімде-кім жақсы дүр, жаман дүр гибадат кылып журсе, оны гибадаттан тыюга аузымыз бармайды, әйтеуір жақсылыққа қылған ниеттің жамандыгы жок кой дейміз. Ләкин сондай адамдаг толымды гибадатка гылымы жетпесе де, кылса екен. Бірақ оның екі шарты бар, соны білсе екен. Әуел — иманнын игтикатын махкамлемек<sup>2</sup> керек. екінші — үйреніп жеткенше осы да болады гой демей. үйрене берсе керек. Кімде-кім үйреніп жетпей жатып, үйренгенін қойса, оны құдай ұрды, гибадаты гибадат болмайды. Уа ләкин, кімде-кім иман неше нәрсе бірлән кәмеләт табатұғынын уа неше жерден бузылатугынын білмей, басына шалма орап, бірәдар атын көріп, рузашыл, намазшыл болып жүргені көңілге қалың бермей түрып жыртысын салганга уксайды.

Күзетшісіз, ескерусіз иман түрмайды, ықыласымен өзін-өзі андып, шын діни шыншылдап жаны ашып түрмаса, салғырттың иманы бар деп болмайды.

<sup>1</sup> Нану, сену.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Берік, мықты, сенімді.

Иман деген — алла табарака уатагаланың<sup>1</sup> ні риксіз<sup>2</sup>, гайыпсыз бірлігіне, барлыгына уа һәр неге бізге пайгамбарымыз саллала Аллаһу һалайһи va саллам<sup>3</sup> арқылы жіберген жарлығына, білпіргеніне мойын сунып, инанмак.

Енді бул иман дерлік инануга екі турлі нәрсе

керек.

Әуел не нәрсеге иман көлтірсе, соның хақтыгына ақылы бірлән дәлел жүргізерлік болып ақылы дәлел испат қыларға жараса, мүны якини иман десек керек.

Екінші — кітаптан оку бірлән яки молдалардан есту бірлән иман келтіріп, сол иман келтірген нарсесіне соншалық беріктік керек. Біреу өлтіремін леп қорқытса да, мың кісі мың тұрлі іс көрсетсе де, соган айнып көңілі қазғалмастай берік боларға керек. Бұл иманды иман таклиди<sup>6</sup> дейміз.

Енді мундай иман сақтауға қорықпас журек, айнымас көніл, босанбас буын керек екен. Якини иманы бар деуге гылымы жок, таклиди иманы бар леуге беріктігі жоқ, я алдағанға, я азғырғанға, я

<sup>2</sup> Катысуынсыз.

Улы тәңрі, күшті құдай.

Алла оған батасын беріп қош алсып.
 Дәлелдеу, дәлелмен бекіту.

Шын иман. Дәстүрлі сенім.

бір пайдаланганга қарап, ақты қара деп, я қараны ақ деп, я өтірікті шын деп ант ететүгын кісіні не дейміз? Қүдай тагала өзі сақтасын. Уа әрнешік білмек керек, жогарғы жазылмыш екі түрліден басқа иман жоқ. Иманга қарсы келерлік орында ешбір пенде құдай тагала кеңшілігімен кешеді-дагы демесің, аның үшін құдай тагаланың гафуына<sup>7</sup>, яки пайгамбарымыздың шафагатына<sup>8</sup> сыймайды уа мүмкіп де емес. "Қылыш арасында серт жоқ" деген жалған мақалды қуат көрген мұндай пенденің жүзі құрысын.

<sup>7</sup> Кешу, кешіру. Корғау, жәрдем ету.

Тірі адамның жүректен аяулы жері бола ма? Біздің қазақтың жүректі кісі дегені — батыр дегені. Онан басқа жүректің қасиеттерін анықтап білмейді. Рақымдылық, мейірбандылық, уа әрбір турлі адам баласын өз бауырым деп, өзіне ойдагандай ойды оларга да болса игі еді демек, булар — жүрек ісі, асықтық та — жүрек ісі. Тіл журектің айтқанына көнсе, жалған шықпайды. Амалдың тілін алса, жүрек ұмыт қалады. Біздің казақтың "жүректісі" мақтауға сыймайды. Айтканга көнгіш, уагдада түргыш, бойын жаманшылыктан тез жиып алғыш, көштің соңынан итше ере бермей, адасқан көптің атының басын бұрып алуга жараган, әділетті ақыл мойындаган нәрсеге, киын да болса, мойындау, әділетті ақыл мойындамаган нәрсеге, оңай да болса, мойындамау ерлік, батырлық осы болмаса, қазақтың айтқан батыры — әншейін жүректі емес, қасқыр жүректі леген сөз.

Қазақ та адам баласы гой, көбі ақылсыздығынан азбайды, ақылдының сөзін ұғып аларлық жүректе жігер, қайрат, байлаулылықтың жоқтығынан азады. Білместігімнен қылдым дегеннің көбіне нанбаймын, Білімді білсе де, арсыз қайратсыздығынан ескермей, устамай кетеді. Жаманшылыққа бір ілігіп кеткен соң, бойын жиып алып кетерлік қайрат қазақта кем болады.

2-619

Осы жүрттың көбінің айтып жүрген мықты жігіт, ер жігіт, пысық жігіт деп ат қойып жүрген кісілерінің бәрі — бәлеге, жаманшылыққа еліртпек үшін, бірін-бірі "айда батырлап!" қыздырып алады да, артын ойлатпай, азғыратұғын сөздері.

Әйтпесе, құдайға терістіктен, не ар мен ұятқа терістіктен сілкініп, бойын жиып ала алмаған кісі, үнемі жаманшылыққа, мақтанға салынып, өз бойын өзі бір тексермей кеткен кісі, тәуір түгіл, әуелі

адам ба өзі?

# ОН БЕСІНШІ

Ақылды кісі мен ақылсыз кісінің, менің бі-

луімше, бір белгілі парқын көрдім.

Әуел — пенде адам болып жаратылған соң, дүниеде ешбір нәрсені қызық көрмей жүре алмайды, сол қызықты нәрсесін іздеген кезі өмірінің ең қызықты уақыты болып ойында қалып.

Сонда есті адам, орынды іске қызыгып, қүмарланып, іздейді екен-дағы, күнінде айтса қүлақ, ойласа көңіл сүйсінгендей болады екен. Оған бұл

өткен өмірдің өкініші де жоқ болады екен.

Есер кісі орнын таппай, не болса сол, бір баянсыз, бағасыз нәрсеге қызығып, құмар болып, өмірінің қызықты, қымбатты шағын итқорлықпен өткізіп алады өкен-дағы, күнінде өкінгені пайда болмайды екен. Жастықта бұл қызықтан соң және бір қызық тауып алатын кісімсіп, жастығы тозбастай, буыны босамастай көріп жүріп бірер қызықты қуғанда-ақ мойны қатып, буыны құрып, екінші талапқа қайрат қылуға жарамай қалады екен.

Үшінші — әрбір нәрсеге қызықпақтық. Ол өзі бойға құмарлық пайда қылатын нәрсе екен. Әрбір құмарлық өзіне бір түрлі дерт болады екен, уа әрбір құмар болған нәрсеге жеткенде, яки әне-міне, жетер-жетпес болып жүргенде, бір түрлі мастық

пайда болады екен.

Әрбір мастық бойдан огатты көп шығарып, ақылдың козін байлап, төңіректегі қараушылардың

көзін ашып, "ананы, мынаны" дегізіп, бойды сынататұғын нәрсе екен.

Сол уақытта есті кісілер үлкен есі шықпай, ақылды қолдан жібермей, бойын сынатпай жүріп

ізденеді екен.

Есер кісі ер-тоқымын тастап, бөркі түсіп қалып, етегі атының к...н жауып кетіп, екі көзі аспанда, жынды кісіше шаба беруді біледі екен, со-

ны көрдім.

Егерде есті кісілердің қатарында болғың келсе, күнінде бір мәртебе, болмаса жұмасында бір, ең болмаса, айында бір, өзіннен өзің есеп ал! Сол алдыңғы есеп алғаннан бергі өмірінді қалай өткіздің екен, не білімге, не ахиретке, не дүниеге жарамды, күнінде өзің өкінбестей қылықпен өткізіппісің?

Жоқ, бөлмаса, не қылып өткізгенінді өзің де

білмей қалыппысың?

#### ОН АЛТЫНШЫ

Қазақ құлшылығым құдайға лайықты болса екен деп кам жемейді. Тек жұрт қылғанды қылып, жығылып түрса болғаны. Саудагер несиесін жия келгенде, "тапқаным осы, біттім деп, алсаң — ал айтпесе саған бола жерден мал қазамын ба?" дейтүгыны болушы еді гой. Құдай тағаланы дәл сол саудагердей қыламын дейді. Тілін жаттықтырып, дінін тазартып, ойланып, үйреніп әлек болмайды. "Білгенім осы, енді қартайғанда қайдан үйрене аламын" дейді. "Оқымадың демесе болад тағы, тілімнің келмегенін қайтушы ед" дейді.

Оның тілі өзге жүрттан бөлекше жаратылып

na?

### он жетінші

Қайрат, ақыл, жүрек үшеуі өнерлерін айтысып таласып келіп, ғылымға жүгініпті.

Қайрат айтыпты: Ей, ғылым, өзің білесің ғой дүниеде еш нәрсе менсіз кәмелетке жетпейтұғының әуел өзінді білуге, ерінбей, жалықпай үйрену ке рек, ол менің ісім, құдайға лайықты ғибадақылып, ерінбей, жалықпай орнына келтірмек те менің ісім. Дүниеге лайықты өнер, мал тауып абүйыр, мансапты еңбексіз табуға болмайды. Орын сыз, болымсыз нәрсеге үйір қылмай, бойды таз сақтайтұғын, күнәкәрліктен, қөрсекызар жеңіл діктен, нәфсі шайтанның азғыруынан құтқаратұғын адасқан жолға бара жатқан бойды қайта жиғызы алатұғын мен емес пе? Осы екеуі маған қалай та ласады?— депті.

Ақыл айтыпты: Не дүниеге, не ахиретке н пайдалы болса, не залалды болса, білетүгын — мен, менсіз пайдан іздей алмайды екен, залалдан қаша алмайды екен гылымды үғып үйрене алмайды екен, осы екеу маган қалай таласады? Менсіз өздері неге жарай ды? — депті.

Онан соң жүрек айтыпты:

Мен — адамның денесінің патшасымын, қа менен тарайды, жан менде мекен қылады, менс тіршілік жоқ. Жүмсақ тәсекте, жылы үйде тамағ тоқ жатқан кісіге тәсексіз кедейдің, тоңып жүрге киімсіздің, тамақсыз аштың күйжәйі қандай болы

жатыр екен деп ойлатып, жанын ашытып, үйқысын ашылтып, төсегінде дөңбекшітетугын — мен. Үл-кеннен үят сақтап, кішіге рақым қылдыратын — мен, бірақ мені таза сақтай алмайды, ақырында көр болады. Мен таза болсам, адам баласын алаламаймын: жақсылыққа елжіреп, еритүгын — мен, жаманшылықтан жиреніп, тулап кететүгын — мен, әділет, нысап, үят, рақым, мейірбаншылық дейтүгын нәрселердің бәрі менен шыгады, менсіз осылардың көрген күні не? Осы екеуі маған қалай таласады? — депті.

Сонда гылым бү үшеуінің сөзін тыңдап болып,

айтыпты:

— Ей, қайрат, сенің айтқаныңның бәрі де рас. Ол айтқандарыңнан басқа да көп өнерлеріңнің бары рас, сенсіз болмайтұғыны да рас, бірақ қаруына қарай қаттылығың да мол, пайдаң да мол, залалың да мол, кейде жақсылықты берік үстап, кейде жамандықты берік үстап кетесің, соның жаман, депті.

— Ей, ақыл! Сенің айтқандарыңның бәрі де рас. Сенсіз еш нәрсе табылмайтұғыны да рас. Жаратқан тәңіріні де сен танытасың, жаралған екі дүниенің жайын да сен білесің. Бірақ сонымен тұрмайсың, амал да, айла да — бәрі сенен шығады. Жақсының, жаманның — екеуінің де сүйенгені сен; екеуінің де іздегенін тауып беріп жүрсің, соның жаман, — депті.

— Сен үшеуіннің басынды қоспақ — менің ісім, — депті. Бірақ сонда билеуші, әмірші жүрек болса жарайды. Ақыл, сенің қырың көп, жүрек сенің ол коп қырыңа жүрмейді: Жақсылық айтқанына жаны-діпі құмар болады. Көнбек түгіл қуанады. Жаманшылық айтқанына ермейді. Ермек түгіл жиреніп, үйден қуып шығарады. Қайрат, сенің қаруың коп, күшің мол, сенің де еркіңе

жібермейді. Орынды іске күшінді аятпайды. Орынсыз жерге қолынды босатпайды. Осы үшеуің басынды қос, бәрін жүрекке билет,— деп үқтырып айтушының аты ғылым екен.

Осы үшеуің бір кісіде менің айтқанымдай табылсандар, табанының топырағы көзге сүртерлік

қасиетті адам сол.

Үшеуің ала болсаң, мен жүректі жақтадым.

Құдайшылық сонда, қалпынды таза сақта, құдай тагала қалпына әрдайым қарайды деп кітаптың айтқаны осы,— депті.

# ОН СЕГІЗІНШІ

Адам баласына жыртықсыз, кірсіз, сыпайы киініп, һәм ол киімін былгап, былжыратып кимей, газа кимек — дүрыс іс. Ләкин өз дәулетінен аргық киінбек, не киімі артық болмаса да көңіліне куат тұтып, тым айналдырмақ — кербездің ісі.

Кербездін екі түрлі қылығы болады: бірі — бет-пішінін, сақал-мұртын, мүшесін, жүріс-түрысын, қас-қабагын қолдан түзеп, шынтагын көтеріп, қолын тарақтап әуре болмақ. Біреуі — атын, киімін "айран ішерім" деп, солардың арқасында сыпайы күғымды жігіт атанбаққа, өзінен ілгерілерге елеулі болып, өзі қатардың ішін күйдіріп, өзінен кейінгіге "әттең дүние-ай, осылардың атындай ат мініп, киіміндей киім кигеннің не арманы бар екен?!" тейтуғын болмаққа ойланбақ.

Мүның бәрі — масқаралық, ақымақтық.

Мүны адам бір ойламасын, егер де бір ойласа,

кайта адам болмагы қиын іс.

Кербез дегенді осындай кер, керден немеден безіндер деген созге ұқсатамын. Тегінде адам баласынан ақыл, ғылым, ар, мінез деген нәрселермен озбақ.

Онан басқа нәрселерменен оздым гой демектің

барі де — ақымактық.

### ОН ТОҒЫЗЫНШЫ

Адам ата-анадан туганда есті болмайды: естіп көріп, үстап, татып ескерсе, дүниедегі жақсы, жаманды таниды-дагы, сондайдан білгені, көргені көг болган адам білімді болады. Естілердің айтқақ сөздерін ескеріп жүрген кісі өзі де есті болады Әрбір естілік жеке өзі іске жарамайды. Сол естілерден естіп білген жақсы нәрселерін ескерсе жаман дегеннен сақтанса, сонда іске жарайды, соны адам десе болады.

Мүндай сөзді есіткенде жайқақтап, шалгырттанып не салбырап, салгырттанып есітсе, не есіткемерін қайта қайырып сұрап ұғайын деп тұшынбаса, не сол жерде сөздің расына көзі жетсе де, шығаберіп қайта қалпына кетсе, естіп-есітпей не керек?

Осындай сөз танымайтүгын елге соз айтқанша, өзінді танитүгын шошқаны баққан жақсы деп бір хакім айтқан екен, сол секілді сөз болады.

# жиырмасыншы

Тагдырдың жарлыгын білесіздер — өзгерілмейді. Пәндеде бір іс бар жалығу деген. Ол — тағдырда адаммен бірге жаратылған нәрсе, оны адам өзі жора тапқан емес. Оған егер бір еліксе, адам баласының құтылмағы қиын. Қайраттанып, сілкіп тастап

кетсен де ақырында тағы келіп жеңеді.

Акылы түгел, ойлы адамның бір баласы байқаса осы адам баласының жалықпайтүгын нәрсесі бар ма екен? Тамақтан да, ойыннан да, күлкіден де, мақтаннан да, кербездіктен де, тойдан да, топтан да, қатыннан да көңілі аз ба, көп пе жалығады. Аның үшін бәрінің гайыбын көреді, баянсызын біледі, көңілі бұрынғыдан да суи бастайды.

Дүние бірқалыпты түрмайды, адамның қуаты, ғұмыры бірқалыпты түрмайды. Әрбір мақұлыққа қүдай тагала бірқалыпты түрмақты берген жоқ.

Енді көңіл қайдан бірқалыпты тұра алады?

Бірақ осы жалығу деген әр нені көрем деген, көп көрген, дәмін, багасын — бәрінің баянсызын біліп жеткен, ойлы адамнан шығады. Хаттаки ғұмырдың баянсызын, дүниенің әрбір қызығының ақырының шолақтығын көрген-білгендер тіршіліктен де жалықса болады. Бұлай болғанда ақымақтық, қайғысыздық та бір ғанибет екен деп ойлаймын.

### ЖИЫРМА БІРІНШІ

Аз ба, көп пе, адам баласы бір түрлі мақтаннан аман болмагы — қиын іс. Сол мақтан деген нәрсенің мен екі түрлісін байқадым: біреуінің атын үлкендік деп атаймын, біреуін мақтаншақтық деймін.

Үлкендік — адам ішінен өзін өзі бағалы есеп қылмақ. Яғни надан атанбастығын, жеңіл атанбастығын, мақтаншақ атанбастығын, әдепсіз, арсыз, байлаусыз, пайдасыз, сұрамшақ, өсекші, өтірікші, алдамшы, кеселді — осындай жарамсыз қылықтардан сақтанып, сол мінездерді бойына қорлық біліп, өзін ондайлардан зор есептемек. Бұл мінез — ақылдылардың, арлылардың, артықтардың мінезі. Олар өзімді жақсы демесе, мейлі білсін, жаман дегізбесем екен деп азаптанады.

Екінші, мақтаншақ деген біреуі: "демесін" демейді, "десін" дейді. Бай десін, батыр десін, қу десін, пысық десін, әрнешік не түрлі болса да, "десін" деп азаптанып жүріп, "демесінді" ұмытып кетеді. Ұмытпақ түгіл, әуелі іс екен деп ескермейді. Мұндай мақтаншақтардың өзі үш түрлі болады.

Біреуі жатқа мақтанарлық мақтанды іздейді. Ол — надан, ләкин надан да болса адам.

Екіншісі, өз елінің ішінде мақтанарлық мақтанды іздейді. Оның надандығы толық, адамдығы әбден толық емес. Үшіншісі, өз үйіне келіп айтпаса, яки аулына ғана келіп айтпаса, өзге кіс

костамайтын мақтанды іздейді. Ол — наданның наданы ләкин өзі адам емес.

Жатқа мақталсам екен деген елім мақтаса екен дейді. Еліме мақталсам екен деген ағайыным мақтаса екен дейді. Ағайынның ішінде өзі мақтау іздеген өзімді өзім мақтап жетем дейді.

# ЖИЫРМА ЕКІНШІ

Дәл осы күнде қазақтың ішінде кімді жақсы көріп, кімді қадірлейін деп ойладым.

Байды қадірлеймін десең бай жоқ. Бай болса өз басының, өз малының еркі өзінде жоқ. Кей бай өзі біреумен күш таластырамын деп, жүз кісіге қорғалауықтығынан жалынып, малын үлестіріп жүр. Ойлайды: жалынып бердім деп. Ақымақтығынан. Жоқ, өзі жалынып беріп жүр. Қайыр да емес, мырзалық та емес, өз елімен өз жерімен ойрандасып, ойсыздарға қойнын ашып, малын шашып жүр. Кей байлар, елдегі құттылар, сүттілер берекелесе алмаған соң, кеселді қулар көбейіп кетіп, көп қорқытып, іздеген нәрсесі жоқ, еріксіз кім болса соған жеміт болып жүр.

Мырзаларды қадірлейін десең, осы күнде анық мырза елде жоқ, мал бергін мырза иттен көп. Біреу бір пайдама келтірем деп мырза болып жүр. Кейбіреуі к... не құрым киізді түзға малшып тыққан соң есі шығып, мырза болып, еріксіз кім болса соған талтайып емізіп жүр.

Болыс пен биді құрметтейін десең құдайдың өзі берген болыстық пен билік елде жоқ. Сатып алған, жалынып, бас ұрып алған болыстық пенен биліктің ешбір қасиеті жоқ.

Мықтыны сыйлайын десең, жаманшылыққа елдің бөрі мықты, жақсылыққа мықты кісі елде жок.

Есті кісіні тауып құрметтейін десең, әділет, ұят, нысапқа есті кісі елде жоқ. Қулық, сұмдық,

арамдык, амалга елдің бәрі де есті.

Fаріп-қасар бишараны қүрметтейін десең, жатқан түйеге міне алмаса да, ол момындыққа есеп емес. Егер мінерлік жайы болса, бірдемені ептеп ілерлік те жайы бар.

Енді қалды қу мен сұм, олар өзі де қуартпай,

суалтпай тыныштық көрер емес.

Жә, кімді сүйдік, кімнің тілеуін тіледік? Өзі күрттанып шашылған болыс-билер түра түрсын. Әлбәттә, амал жоқ, момындығынан "Ырыс баққан, дау бақпас" деген мақалмен боламын деп бергенімен жаға алмай, жарымын беріп, жарымын тыныштықпен баға алмай, үры, залым, қуларға жеміт болып жүрген шын момын байларды аямасан, һәм соның тілеуін тілемесең болмайды. Сонан басқаны таба алмадым.

# ЖИЫРМА ҮШІНШІ

Біздің қазақты оңдырмай жүрген бір қуаныш,

бір жүбаныш бар.

Оның куанышы: елде бір жаманды тауып, я бір адамның бұл өзі қылмаған жаманшылығы шықса қуанады. Айтады: қудай пәленшеден сақтасын, о да адаммын деп жүр гой, оның касында біз сәулелі кісінің бірі емеспіз бе, өган караганда мен таза кісі емеспін бе? — деп. Оган құдай тағала айтып па пәленшеден тәуір болсаң болады деп? Я білгендер айтып па, әйтеуір өзіңнен наданшылығы асқап, я жаманшылығы артылган кісі табылса, сен жаманга қосылмайсын деп? Жаманга салысып жақсы бола ма? Жақсыға салысып жақсы болад-тағы. Жұз ат бәйгеге қосылса, мен бәйге алдым деген сөз болса жарар, алдында неше ат бар деп сурар, артында қалған ат нешеу деп сураганның несі сөз? Мен бес аттан, он аттан ілгері едім дегеннің несі қуаныш?

Енді жүбанышы: жалғыз біз бе, елдің бәрі де сүйтіп-ақ жүр ғой, көппен көрген ұлы той, көппен бірге болсақ, болады-дағы деген сөзді жүбаныш қылады. Оған құдай тағала айтып па, көптен қалмасаң болады деп, көпке қаһарым жүрмейді деп пе? Көпке түзағым жетпейді деп пе? Ғалым көпке келіп пе? Біреуден тарап па? Хикмет көптен тарай ма? Бірден тарай ма?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Даналық

Көпке қорлық жүрмей ме? Бір үйдің іші түгел ауырса, жеңіл тие ме? Жоқ жарымы ауырып, жарымы сау болса, жеңіл тие ме? Жер білмеген көп адам адасып жүрсе, бір жер білетүгын кісінің керегі жоқ па екен? Көп кісі жолаушының бәрінің аты арығаны жақсы ма? Жоқ, жарымы арыса, жарымысының күйлісі жақсы ма? Жүт келсе, елдің бәрінің түгел жұтағаны жақсы ма? Жарым-жартысы аман қалғаны жақсы ма? Осы көп ақымақтың бір ақымаққа несі жұбаныш? Тұқымымызбен аузымыз сасық болушы еді деген жаман күйеу қалындығын жеңіп пе? Көңілін сол сөзі разы қылуға жетіп пе? Ендеше, көбіңнен қалма, сен де аузынды сасыта бер деп пе?!

# ЖИЫРМА ТӨРТІНШІ

Осы күнде жер жүзінде екі мың миллионнан көп артық адам бар, екі миллион қазақ бар.

Біздің қазақтың достығы, дүшпандығы, мақтаны, мықтылығы, мал іздеуі, өнер іздеуі, жүрт тануы ешбір халыққа ұқсамайды.

Бірімізді-біріміз андып, урлап, кірпік қақтырмай

отырганымыз.

Үш миллионнан халқы артық дүниеде бір қала да бар, дүниенің бас-аяғын үш айналып көрген кісі

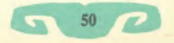
толып жатыр.

Өстіп, жер жүзіндегі жүрттың қоры болып, бірімізді-біріміз андып өтеміз бе? Жоқ, қазақ ортасында да үрлық, өтірік, өсек, қастық қалып, өнерді, малды түзден, бөтен жақтан түзу жолмен іздеп, өрістерлік күн бөлар ма екен?

Әй, не болсын! Жүз қараға екі жүз кісі сұғын қадап жүр гөй, бірін-бірі құртпай, құрымай тыныш

таба ма?

<sup>\*</sup> Бұл жерде Абай шамамен айтып отыр. Абай тұсында, 1897 жылы жұргізілген халық санағы бойынша, Россия империясы шегінде тұратын қазақтардың жалпы саны 4 миллион 84 мың болған (Я. Е. Володарский. Население России за 400 лет ХҮІ-ХХ начало вв. М. 1973, с. 111).



# жиырма бесінші

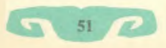
Балаларды окытқан да жақсы, бірақ құлшылық қыларлық қана, түркі танырлық қана таза оқытса болады. Аның үшін бұл жер Дар әл-Харб¹, мұнда әуел мал табу керек, онан соң ғараб, парсы керек. Қарны аш кісінің көңіліне ақыл, бойында ар, ғылымға құмарлық қайдан тұрсын? Ашап-ішуге малдың тапшылығы да, ағайынның араздығына уа әр түрлі бәлеге, ұрлық, зорлық, құлық, сұмдық секілді нәрселерге үйірлендіруге себеп болатұғын нәрсе. Мал тапса, қарын тояды. Онан соң білім түгіл өнер керек екен. Соны үйренейін, не балама ұйретейін деп ойына жақсы түседі.

Орысша оку керек, хикмет<sup>2</sup> те, мал да, өнер де, ғылым да — бәрі орыста түр. Зарарынан қашық болуға, пайдасына ортақ болуға тілін, оқуын, ғылымын білмек керек. Аның үшін олар дүниешің тілін білді, мүндай болды. Сен оның тілін білсең, көкірек-көзің ашылады. Әрбіреудің тілін өнерін білген кісі соныменен бірдейлік дағуасына<sup>3</sup> кіреді, аса арсыздана жалынбайды. Дінге де жақсы — білгендік.

Жоргалықпенен көнілін алсам екен деген надан әке-шешесін, ағайын-жүртын, дінін адамшылығын жаурыннан бір қаққанға сатады. Тек майырдың

Керемет, гажайып.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Тендікке ундеу хақысына ие болады.



Кауіпті, бүлінген, ислам діні конбаған жер.

күлгені керек деп, к... ашылса да қам жемейді. Орыстың ғылыми, өнері — дүниенің кілті, оны білгенге дуние арзанырак туседі. Ләкин осы күнде орыс ғылымын баласына үйреткен жандар соның каруымен тағы қазақты андысам екен дейді. Жоқ. олай ниет керек емес. Малды калай адал енбек кылганда табады екен, соны үйретейін, мені көріп және үйренушілер көбейсе, ұлықсыған орыстардың журтка бірдей законы болмаса, законсыз корлығына көнбес едік. Қазаққа күзетші болайын деп, біз де ел болып, жүрт білгенді біліп, жүрт қатарына косылудын камын жейік деп ниеттеніп үйрену керек. Казірде орыстан оқыған балалардан артық жақсы кісі шыға алмай да тур. Себебі: ата-анасы, агайын-туганы бір жағынан бұзып жатыр. Сөйтсе де осы окыган балалар — ана окымаган казак балаларынан үздік, озық. Не қылса да сөзді ұқтырса болады оларга. Жақсы атаның балалары да көп оқыған жоқ, қайта кедейдің баласын корлап берді. Олар осыдан артық қайда барсын?

Және де кейбір қазақтар ағайынымен араздасқанда: "Сенің осы зорлығына көнгенше, баламды солдатқа беріп, басыма шаш, аузыма мүрт қойып кетпесем бе!" деуші еді. Осындай жаман сөзді, құдайдан қорықпай, пендеден ұялмай айтқан қазақтардың баласы оқығанменен не бола қойсын? Сонда да өзге қазақ балаларынан артық үйренген немене, қай көп үйреніпті? Кірді, шықты, ілді, қайтты, түбегейлеп қуған бала да жоқ. Әкесі ел ақшасыменен оқығанға әрең оқытады, өз малын не

Турасын ойлаганда, балаңа қатын әперме, енші берме, барыңды салсаң да, орыстың ғылымын үйрет! Мына мен айтқан жол — мал аяр жол емес.

кылып шыгарсын?

Құдайдан қорық, пеңдеден ұял, балаң бала бол-

сын десен — окыт, мал аяма! Әйтпесе, бір ит қазақ болып қалған соң, саған рақат көрсетер ме, өзі рақат көрер ме, яки журтка ракат көрсетер ме?

# ЖИЫРМА АЛТЫНШЫ

Біздің қазақтың қосқан аты алдында келсе, күреске түсірген балуаны жықса, салған құсы алса, қосқан иті өзгеден озып барып ұстаса, есі шығып бір қуанады. Білмеймін, содан артық қуанышы барма екен? Әй, жоқ та шығар!

Осы қуаныш бәрі де қазақ қарындастың ортасында, бір хайуанның өнерінің артылғанына, я бір бөтен адамның жыққанына мақтанарлық не орны бар? Ол озған, алған, жыққан өзі емес, яки баласы емес. Мүның бәрі — қазақтың қазақтан басқа жауы жоқ, биттей нәрсені бір үлкен іс қылған кісідей қуанған болып, ана өзгелерді ызыландырсам екен демек.

Біреуді ызаландырмақ — шариғатта харам, шаруага залал, ақылға теріс. Әншейін біреуді ыза қылмақтың несін дәулет біліп, қуанады екен? Жә, болмаса, ана ыза болушы соншалық неге жер болып қалады екен?

Жүйрік ат — кейде ол елде, кейде бүл елде болатұғын нәрсе, қыран құс та, жүйрік ит те — кейде оның қолына, кейде мұның қолына тұсетұғын нәрсе. Күшті жігіт те үнемі бір елден шыға ма. Кейде ана елден, кейде мына елден шығады. Мұның бәрін адам өз өнерімен жасаған жоқ. Бір озған, бір жыққан үнемі озып, үнемі жығып жүрмейді. Соның бәрін біле тұрып, жерге кіргендей я бір арамдығы шыққандай, жамандығы білінгендей болып несіне ұялып, қорланады екен?

Енді осылардан ойлап білсеніз болады: надан ел куанбас нәрсеге куанады. һәм қуанганда не айтып, не койганын, не қылғанын өзі білмейді, есі шығып, бір түрлі мастыққа кез болып кетеді. һәм үялгандары үялмас нәрседен үялады, үяларлық нәрседен уялмайды.

Мүның бәрі — надандық, ақымақтықтың әсері. Бұларын айтсаң кейбіреуі "рас, рас" деп үйыған болады. Оған нанба, ертең ол да әлгілердің бірі болып кетеді. Коңілі, козі жетін түрса да, кайуан секілді әуелгі әдетінен бойын тоқтата алмайды, бір тиянақсыздыққа түсіп кетеді, ешкім тоқтатып, ұқтырып болмайды. Не жаманшылық болса да бір әдет етсе, қазақ ол әдетінен еріксіз қорыққанда я өлгенлде тоқтайды, болмаса ақылына жеңгізіп мұным теріс екен деп өздігінен тоқтаған адамды көрмессің.

# жиырма жетінші

#### (Сократ Хакимнің сөзі)

Бір күні Сократ Хаким бір Аристодем деген ғалым шәкіртіне құдай табарака уа тагалага қүлшылық қылмақ турасына айтқан сөзі. Ол өзі қүлшылық қылгандарға күлуші еді.

 — Әй, Аристоде, ешбір адам бар ма, сенің білуінше, қылған өнерлері себепті адам таңырқауға

лайықты?— деді.

#### Ол айтты:

— Толып жатыр, қазірет.

Бірінің атын аташы,— дейді.

— Гомерге бәнітшіліктігі<sup>2</sup> себепті, Софоклге трагедиясы себепті, ягни біреудің сипатына түспектік, Зевксиске суретшілігі себепті таңыр-каймын — деп, соган үксас неше онан басқа өнерлері әшкере болған жандарды айтты.

— Олай болса, кім артықша гажайыблануга лайықты, жансыз, ақылсыз, құр пішінді жасайтугын суретші ме, я жан иесі, ақыл иесі адам-

ды жаратушы ма? — дейді.

— Соңғысы лайықты,— дейді,— бірақ ол жаратушы жаратты, оздігінен кез келіп, солай болып кетпей, басынан біліп істеген хикметімен болса — дейді.

<sup>2</sup> Ақындығы.

Ұлы құдіреті күшті құдай.

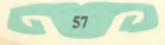
- Жә, пайдалы нәрсе дүниеде көп, бірінің пайдасы көрініп, білініп тұрады. Кейбірінің пайдасы анық білінбейді. Соның қайсысын хикмет көресің?— дейді.
- Әрине, әшкере пайдаға бола жаратылғанын хикмет десек керек деймін,— дейді.
- Жә, олай болса, адамды жаратушы хауаси хамса заhри<sup>3</sup> бергенде, тахкик ойлап, олардың пайдасының барлығы тугел оған муқтаж болардыгын біліп бергендігі әшкере түр гой. Әуелі көзді көрсін деп беріпті, егер көз жоқ болса, дүниедегі көрікті нәрселердің көркінен қайтіп ләззәт алар едік? Ол көз өзі нәзік болған себепті, керегіне карай ашып, жауып турсын ушін кабак беріпті. Желден, ушқыннан қаға берсін болсын үшін кірпік беріпті. Мандай теріні көзден қағып түруға керек болгандыгынан, басқа тағы керегі бар қылып қас беріпті. Құлақ болмаса, не қаңғыр, не дүңгір, жақсы үн, күй, ән — ешбірінен ләззәт ала алмас едік. Мурын иіс білмесе, дүниеде болған жақсы иіске ғашық болмақ, жаман иістен қашық болмақтық қолымыздан келмес еді. Таңдай, тіл дәм білмесе, дуниеде не тәтті, не қатты, не дәмдінің кайсысынан ләззат алар едік?

Бұлардың бәрі біздің пайдамыз емес пе?

Көзді, мұрынды мұндай ауызға жақын жаратыпты, ішіп-жеген асымыздың тазалығын көріп, исін біліп ішіп-жесін деп. Бізге керегі бар болса да, жеркенерлік жер бар тесіктерді бұл бастағы газиз білімді жерімізден алыс апарып тесіпті, мұның бәрі хикметпен біліп істелгендігіне дәлел емес пе?—депті.

Сонда Аристодем тахкик ойлап тексергенде адамды жаратушы артық хикмет иесі екендігіне

<sup>3</sup> Сыртқы бес сипат, бес сезім мүшесі.



hәм махаббаты бірлән жаратқандығына шүбәсі калмады.

— Олай болганда және не ойлайсың, һәмма мақұлықтарды жас балаларына елжіретіп, үйірілтіп түруын көргенде, уа һәмма мақұлықаттың өлімін жек көріп, тіршілікте көп қалмақтыгын тілеп, ижтиһат қылуын көргенде өсіп-өнуінің қамында болудан басқа істі аз ойламақтары — бұларының бәрі жүрт болсын, өссін, өнсін үшін.

Солардың жаратқанда көңілдерін солайша ынтықтандырып қойгандығы һәм мұның бәрі жақсы көргендігінен екенін білдірмей ме?— дейді. Және:

- Ей, Аристодем! Қалайша сен бір өзіңнен, яғни адамнан басқада ақыл жоқ деп ойлайсың?— деді.
- Адамның денесі, өзің жүрген жердің бір битімдей құмына ұқсас емес пе? Денеңде болған дымдар жердегі сулардың бір тамшысы емес пе? Жә, сен бұл ақылға қайдан ие болдың? Әрине, кайдан келсе де, жан деген нәрсе келді де, сонан соң ие болдың.

Бүл галамды көрдің, өлшеуіне ақылың жетпейді, келісті көрімдігіне һәм қандай лайықты жарастықты законімен жаратылып, оның ешбірінің бұзылмайтұғынын көресің. Бұлардың бәріне таңғажайып қаласың һәм ақылың жетпейді, осының бәрі де кез келгендікпенен бір нәрседен жаралған ба, яки бұлардың иесі бір өлшеусіз ұлы ақыл ма? Егер ақылменен болмаса, бұлайша бұл хисабына, өлшеуіне ой жетпейтұғын дүние әрбір түрлі керекке бола жаратылып һәм бірі-біріне себеппен байланыстырылып, пәнденің ақылына өлшеу бермейтұғын мықты көркем законга қаратылып жаратылды, — дейді.

Ол айтты:



— Тахқиқ бұл айтқаныңның бәрі рас, жаратушы артық ақыл иесі екендігі маглұм болды. Ол құдайдың ұлықтығына іңкәрім жоқ. Бірақ сондай ұлық құдай менің құлшылығыма не қылып мұқтаж болады?— деді.

— Ей, Аристодем! Қате айтасың. Мұқтаж болмағанда да, біреу сешің қамынды жесе, сенің оған

карыздар екендігіне де устаз керек пе? — деді.

Аристодем айтты:

— Ол менің қамымды жейтұғынын мен қайдан

білем, — деді:

— Жә, олай болса, һәмма мақлұққа да қара, өзіне де қара, жанды бәрімізге де беріпті. Жанның жарығын бәрімізге де бірдей ұғарлық қылып беріп пе? Адам алдын, артын, һәм осы күнін — үшеуін де тегіс ойлап тексереді. Хайуан артын, осы күнін де бұлдыр біледі, алдыңғы жағын тексермекке тіпті жоқ. Хайуанға берген денеге қара, адамға берген денеге қара. Адам екі аяғына басып тік тұрып, дүниені тегіс көрмекке, тегіс тексермекке лайықты һәм өзге хайуандарды құлданарлық, пайдасын көрерлік лайығы бар. Хайуанның бірі аяғына сеніп, бірі қанатына сеніп жүр, бір өзіндей хайуанды құлданарлық лайығы жоқ.

Адам өзі өзіне сенбесе, адамды да хайуан секілді қылып жаратса,еш нәрсеге жарамас еді. Хайуанға сүлтан болуға ғана лайығы бар. Хайуанға адамның ақылын берсе, мұнша шеберлік, мұнша даркарлік<sup>4</sup>, бір-біріне ғылым үйретерлік шешендік салахият<sup>5</sup> ол денеге лайықты келмейді. Қай өгіз шаһар жасап, құрал, неше түрлі сайман жасап, сыпайылық шеберліктің үдесінен шығарлық қисыны бар? Бірақ адам баласы болмаса, бұл ажайып

4 Мұқтаждық.

6 Шама, шек.

<sup>5</sup> Кабілеттілік деген мағынада.

ақылды және гажайыппен һәм жасаган денеге кіргізіп, мұнша салахият иесі қылғаны хикметпенен өзге хайуанға сұлтан қылғандығына дәлел емес пе? Ол дәлел болса, адам баласын артық көріп, қамын әуелден алланың өзі ойлап жасағынына да дәлел емес пе? Енді адам баласының құлшылық қылмаққа қарыздар екені маглұм болмай ма?—депті.

### ЖИЫРМА СЕГІЗІНІШІ

Ей, мүсылмандар! Біреу бай болса, біреу кедей болса, біреу ауру; біреу сау болса, біреу есті, біреу есер болса; біреудің көңілі жақсылыққа мейілді, біреудің коңілі жаманшылыққа мейілді — бүлар неліктен, десе біреу, сіздер айтасыздар: күдай тағаланың жаратуынан, бүйрығынша болған іс деп.

Жә, олай болса, біз құдай тағаланы ғайыбы жоқ, міні жоқ, өзі әділ деп иман келтіріп едік. Енді құдай тағала бір антұрғанға, еңбексізге мал береді екен. Бір құдайдан тілеп, еңбек қылып, пайда іздеген кісінің еңбегін жандырмай, қатын-баласын жөндеп асырарлық та қылмай кедей қылады екен. Ешкімге залалсыз бір момынды ауру қылып, кор қылады екен. Қайда бір ұры, залымның денін сау қылады екен. Әке-шешесі бір, екі баланың бірін есті, бірін есер қылады екен.

Тамам жүртқа бұзық болма, түзік бол деп жарлық шашып, жол салады екен. Түзікті бейіске шығарамын, бұзықты тозаққа саламын деп айта тұра, пендесінің біреуін жақсылыққа мейілдендіріп, біреуін жаманшылыққа мейілдендіріп, өзі құдайлық күдіретімен біреуін жақсылыққа бұрып, біреуін жамандыққа бұрып жіберіп тұрады екен. Осының бәрі құдай тағаланың гайыпсыз, мінсіз гафур рахимдығына, әділдігіне лайық келе ме? Жұрт та, мұлік

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кешіруші.

те — өзінікі. Бұл қылғанын не дей аламыз? Өз

мүлкін өзі не қылса қыла береді.

Оны ғайыпты болды дей алмаймыз десең, ол сөзің құдай тағаланың ғайыбы, міні жоқ емес, толып жатыр, бірақ айтуға бата алмаймыз дегенің емес пе? Олай болғанда, пенде өз тырысқандығыменен не табады? Бәрін қылдырушы өзі екен. Пенде пендеге өкпелейтұғын еш нәрсе жоқ. Кім жақсылық, кім жамандық қылсадағы құдайдан кел-

ген жарлықты қылып жүр екен дейміз бе? Эрбір ақылы бар кісіге иман парыз, әрбір иманы бар кісіге ғибадат парыз екен. Және де әрбір рас іс ақылдан қорықпаса керек. Жә, енді біз акылды еркіне жібермесек, құдай тағаланың ақылы бар кісіге иман парыз дегені қайда қалады, "Мені таныган ақылменен таныр" дегені қайда қалады? Дініміздің бір жасырын түрган жалғаны жоқ болса, ақылды, оны ойлама дегенімізге пенде бола ма? Ақыл тоқтамаған соң, діннің өзі неден болады? Әуелі иманды түзетпей жатып, қылған ғибадат не болады? Жок, сен жақсылық, жамандықты жараткан — кудай, ләкин қылдырған қудай емес, ауруды жаратқан құдай, ауыртқан құдай емес. байлықты, кедеилікті жаратқан құдай, бай қылған, кедей қылған құдай емес деп, нанып, ұқсаң болар, **әйтпесе** — жок.

# ЖИЫРМА ЖИЫРМА ТОҒЫЗЫНШЫ

Қазақтың мақалдарының көбінің іске татырлығы да бар, іске татымак түгіл, не құдайшылыққа, не

адамшылыққа жарамайтұғыны да бар.

Әуелі "Жарлы болсаң, арлы болма" дейді. Ардан кеткен соң, тірі болып жүргені құрысын. Егер онысы жалга жүргенінде жанынды кинап еңбекпенен мал тап деген сөз болса,— ол ар кететуғын іс емес. Тыныш жатып, көзін сатып, біреуден тіленбей, жанын қарманып, адал еңбекпен мал іздемек — ол арлы адамның ісі.

"Қалауын тапса қар жанады", "Сұрауын тапса адам баласының бермесі жоқ" деген ең барып тұрған құдай ұрған сөз осы. Сұрауын табамын, калауын табамын деп қорлықпенен өмір өткізгенше малды не жерден сурау керек, не аққан терден

сурау керек көй.

"Атың шықпаса, жер өрте" дейді. Жер өртеп шығарған аттың несі мүрат? "Жүз күн атан болганша, бір күн бура бөл" дейді. Тәңірге жазып мінбей-түспей, арып, шөмеңдеп диуаналықпен бір күн болган буралық неге жарайды.

"Алтын көрсе, періште жолдан таяды" дейді. Періштеден садага кеткір-ай! Періште алтынды не кылсын, өзінің көрсеқызар сұмдығын қостағалы айтканы.

"Ата-анадан мал тәтті, алтын үйден жан тәтті" дейді. Ата-анасынан мал тәтті көрінетуғын антұрганның тәтті дерлік не жаны бар? Ата-анасын

малга сатпақ ең арсыздың қылығы емес пе? Ата ана шамасы келсе, михнаттанып мал жиса да дүниелік жиса да, артымда балаларыма қалсы дейді. Ол ата-анасын сатқан соң, құдайга дүшпан дық іс емес пе? Осындай білместікпенен айтылған сөздеріне бек сақ болу керек.

# ОТЫЗЫНШЫ

Кыркын мінсе кыр артылмайтуғын осы бір "кырт мақтан" деген бір мақтан бар, сол неге кепек, неге жарайды? Ол ар, есті білмейді, намысты білмейді, кең толгау, үлкен ой жоқ, не балуанлыгы жок, не батырлыгы жок, не адамдыгы жок, не акылдыгы, арлылыгы жок.

Мойнын бүрып қойып: "Өй, тәңірі-ай, қойшы арі, кімнен кім артық дейсін, кімнің басы кімнін канжыгасында жүр, ол менің қазаныма ас салып беріп жүр ме, мен онан сауын сауып отырмын ба" - деп бұлғақтап, немесе: "аяғаным жаным ба? Өй, енесін ұрайын, өліп кетпей неге керек! Азар болса атылып, я осы үшін айдалып кетсем де көнгенім-ақ! Әйтеуір бір өлім бар ма" калиылдайтугын кісі көп қой.

Өздерің көріп жүрсіндер, осы айтқан сөз бойына лайық қазақ көрдіндер ме? Өлімге шыдайтуғын казак көргенім жоқ, өлімге шыдамаймын деген де казақ көргенім жоқ, кеңірдегін ғана көрсетеді-ау "киылып кала калайын" деп.

Егер осы сөз бойына лайық кісі көрінсе, ақылы жок болса да, қайратыменен-ақ кісі айдындыратуғын адам болганы гой! Егер шын айгайды көргенде, кірер жерін таба алмайтуғын дарақы жұртты осы созімен айдындырамын, "мына кәпірден кісі шошитугын екен" дегізіп айдындырайын деп айтып отырган күр домбытпасы болып, боска кокиып отырса, соны не дейміз?

Ай, қүдай-ай! Жанга мырза қылатұғын, ердің жадағайда-ақ сертке түргыштығы, малға мырзалығы, дүниені бір тиын есеп көрмейтүгыны, жомарттығы — әр түрлі белгісі бойында түрмас па еді?

"Ұялмас бетке талмас жақ береді" деп, көп былжыраған арсыз, ұятсыздың бірі-дағы.

### ОТЫЗ БІРІНШІ

сөз

Естіген нәрсені ұмытпастыққа төрт түрлі себеп бар:

әуелі — көкірегі байлаулы берік болмақ керек; екінші — сол нәрсені естігенде я көргенде ғибрәтлану керек, көңілденіп, түшынып, ынтамен үгу керек;

үшінші — сол нәрсені ішінен бірнеше уақыт

кайтарып ойланып, көңілге бекіту керек;

төртінші — ой кеселді нәрселерден қашық болу

керек. Егер кез болып қалса, салынбау керек.

Ой кеселдері: уайымсыз, салғыртық, ойыншыкүлкішілдік, я бір қайғыға салыну, я бір нәрсеге күмарлық пайда болу. Бұл төрт нәрсе — күллі ақыл мен гылымды тоздыратұғын нәрселер.

Yuri.



### ОТЫЗ ЕКІНШІ

ce3

Білім-гылым үйренбекке талап қылушыларға әуел білмек керек. Талаптың өзінің біраз шарттары бар. Оларды білмек керек. Оларды білмей, іздегенмен табылмас.

Әуел — білім-гылым табылса, дүниенің бір қызықты нәрсесіне де керек болар еді деп іздемеске керек. Аның үшін білім-гылымның өзіне гана қүмар, ынтық болып, бір гана білмектіктің өзін дәулет білсең һәм әр білмегенінді білген уақытта көңілде бір рахат хүзур хасил болады. Сол рахат білгенінді берік үстап, білмегенінді тагы да сондай білсем екен деп үміттенген қүмар, махаббат пайда болады. Сонда әрбір естігенінді, көргенінді көңлің жақсы ұғып, анық өз суретімен ішке жайгастырып алады.

Егер дін көңілің озге нәрседе болса, білімгылымды бірақ соган себеп қана қылмақ үшін үйренсең, ондай білімге көңіліннің мейрімі, асырап алган шешеңнің мейрімі секілді болады. Адам көңілі шын мейірленсе, білім-гылымның өзі де мейірленеді, тезірек қолга түседі. Шала мейір шала байқайды.

Екінші — гылымды үйренгенде, ақиқат мақсатпен білмек үшін үйренбек керек. Бахасқа бола үйренбе, азырақ бахас көңлінді пысықтандырмақ үшін залал да емес, көбірек бахас

Тыныштық, рахатшылық.

адамды түземек түгіл, бұзады. Аның себебі әрбір бахасшыл адам хақты шыгармақ үшін гана бахас қылмайды, жеңбек үшін бахас қылады. Ондай бахас хасудшілікті<sup>2</sup> зорайтады, адамшылықты зорайтпайды. Бәлкім азайтады. Және мақсаты гылымдагы мақсат болмайды, адамды шатастырып, жалған сөзге жеңдірмекші болады. Мұндай қиял өзі де бұзықтарда болады. Жұз тура жолдағыларды шатастырушы кісі бір қисық жолдағы кісіні түзеткен кісіден садаға кетсін! Бахас — өзі де гылымның бір жолы, бірақ оған хирслану<sup>3</sup> жарамайды. Егер хирсланса, өз сөзімшіл гурурлық<sup>4</sup>, мақтаншақтық, хүсідшілік бойын жеңсе, ондай кісі адам бойына қорлық келтіретүгын өтіріктен де, өсектен де, урсып-төбелесуден де қашық болмайды.

Үшінші — әр хақиқатқа тырысып иждиһатыңмен көзің жетсе, соны түт, өлсең айрылма! Егерде ондай білгендігің өзінді жеңе алмаса, кімге пүл болады? Өзің қүрметтемеген нәрсеге бөтеннен

кайтіп құрмет күтесің?

Төртінші — білім-гылымды көбейтуге екі қару бар адамның ішінде: бірі — мүлахаза<sup>5</sup> екінші — мұхафаза<sup>5</sup>. Бұл екі қуатты зорайту жаһатінде<sup>7</sup> болмақ керек. Бұлар зораймай, гылым зораймайды.

Бесінші — осы сөздің он тогызыншы бабында жазылған ақыл кеселі деген төрт нәрсе бар. Содан қашық болу керек. Соның ішінде уайымсыз салғыртық деген бір нәрсе бар, зинһар<sup>8</sup>, жаным, соган бек сақ бол, әсіресе! Әуел құданың, екіпші — ха-

Күндеу, күндеушілікті.

Қалайда, әйтеуір.

<sup>3</sup> Ашқарақтану, қомағайлану, сараң болу.

<sup>4</sup> Менмендік, ірілік. 5 Ойласу, пікір алысу.

Сактау, коргау.

<sup>7</sup> Барлық күшті жұмсау, тырысу.

лықтың, үшінші — дәулеттің, төртін-ші — гибраттың бесінші — ақылдың, ардың бәрінің дүшпаны ол. Ар бар жерде бүлар болмайды.

Алтыншы — гылымды, ақылды сақтайтүгын мінез деген сауыты бар. Сол мінез бұзылмасын! Корсе қызарлықпен, жеңілдікпен, я біреудің орынсыз сөзіне, я бір кез келген қызыққа шайқалып қала берсең, мінездің беріктігі бұзылады. Онан соң оқып үйреніп те пайда жоқ. Қоярга орны жоқ болған соң, оларды қайда сақтайсың? Қылам дегенін қыларлық, түрам дегенінде тұрарлық, мінезде азғырылмайтын ақылды, арды сақтарлық беріктігі, қайраты бар болсын? Бұл бір ақыл үшін, ар үшін болсын!

# отыз СВЗ

Егер де мал керек болса, қолөнер үйренбек керек. Мал жүтайды, өнер жүтамайды. Алдау қоспай адал еңбегін сатқан қолөнерлі — қазақтың әулиесі сол. Бірақ қүдай тагала қолына аз-маз өнер берген қазақтың кеселдері болады.

Әуел — бұл ісімді ол ісімнен асырайын деп, артық ісмерлер іздеп жүріп көріп, біраз істес болып, онер арттырайын деп, түзден онер іздемейді, Қолындағы аз-мұзына мақтанып, осы да болады деп, баяғы қазақтың талапсыздығына тартып, жатып алады.

Екінші — ерінбей істей беру керек қой. Бір-екі қара табылса, малға бөге қалған кісімсіп, "маған мал жоқ па?" дегендей қылып, еріншек, салқау,

салгырт, кербездікке салынады.

Үшінші — "дарқансың гой, өнерлісің гой, шырагым", немесе "агеке, нең кетеді осы ганамды істеп бер!" дегенде маган да біреу жалынарлыққа жеткен екенмін деп мақтанып кетіп, пайдасыз алдауга, қу тілге алданып, өзінің уақытын өткізеді. Және анаган дүниенің қызығы алдауды білген дегізіп, көңілін де мақтандырып кетеді.

Төртінші — тамыршылдау келеді. Баганағы алдамшы шайтан тамыр болалық деп, бір болымсызын берген болып, артынан үйтемін-бүйтемін, қарық қыламын, тамырым, досым десе, мен де керектінің бірі болып қалыппын гой деп және жасынан іс істеп үйден шықпагандық қылып, жоқ-барга тырысып, алдаганды білмей, дереу оның жетпегенің жеткіземін деп, тіпті жетпесе өзінен қосып, қылып бер дегенінің бәрін қылып беріп, күні өтіп еңбек қылар уақытынан айрылып, "жоғары шыққа" қарық болып, тамақ, киім, борыш есінен шығып кетіп, енді олар қысқан күні біреудің малың булдап қарызға алады.

Оны қылып берейін, мұны қылып берейін деп сонымен табысы құралмай, борышы асып, дауға айналып, адамшылықтан айрылып, қор болып кетеді. Осы несі екен? Қазақтың баласының өзі алдағыш бола тұрып және өзі біреуге алдатқыш

болатындыгы қалай?

Жүрттың бәрі біледі олетуғынын және өлім үнемі қартайтып келмейтүгынын, бір алғанды қайта жібермейтүгынын. Қазақ осыған да, амал жоқ, нанады, анық өз ойына, ақылына тексертіп нанбайды.

Және һәмманы жаратқан қудай бар, ахиретте сурау алады, жамандыққа жазғырады, жақсылыққа жарылгайды, жазгыруы да, жарылгауы да пенде ісіне уксамайды, бегірек есепсіз кинауы да бар, бегірек есепсіз жетістіруі де бар деп, бәріне — сендік дейді. Жоқ, онысына мен сенбеймін. Олар сендім десе де, анық ақиқат көзі жетіп. ден койып, уйып сенбейді. Ол екеуіне анық сенген кісі уайым ойлап не керек? Осы екеуіне лайықты жақсылықты өздері де іздеп таба береді. Егер де осы екеуіне бұлдыр сеніп отырса, енді неге сендіре аламыз. Оны қайтіп түзете аламыз? Оларды мусылман деп, қалайша иманы бар гой дейміз.

Кімде кім ахиретте де, дүниеден де қор болмаймын десе, білмек керек: еш адамның көңілінде екі қуаныш бірдей болмайды, екі ынтық құмарлық бірдей болмайды, екі қорқыныш, екі қайгы — олар да бірдей болмайды. Мүндай екі нәрсені бірдей болады деп айтуга мүмкін емес. Олай болганда қай адамның көңілінде дүние қайғысы, дүние қуанышы ахирет қайгысынан, ахирет қуанышынан артық болса — мусылман емес. Енді ойлап қарай бер.

біздің қазақ та мұсылман екен.

Егер де екі нәрсе болса, бірі ахиретке керекті, бірі осы дүниеде керекті, бірін алса, бірі тимейтұғын болса, сонда біреу ахиретке керектіні алмай, екінші кез келгенде алармын деп, жоқ, егер кез болмайтұғын болса, кең күдай өзі кеңшілікпен кешіреді-дағы, мына кезі келіп тұрғанда мұны жіберіп болмас деп, дүниеге керектіні алса, енді ол кісі жанын берсе, ахиретті дүниеге сатқаным жоқ деп, нануға бола ма?

Адам баласына адам баласының бәрі — дос. Не үшін десең, дүниеде жүргенде — туысың, өсуің, тоюың, ашыгуың, қайгың, қазаң, дене бітімің, шыққан жерің, бармақ жерің — бәрі бірдей, ахиретке қарай — өлуің, көрге кіруін, шіруің, махиратке қарай — өлуің, көрге кіруін, шіруің, махиратке қарай — бәрі бірдей, екі дүниенің қайгысына, пәлесіне хаупің, екі дүниенің жақсылығына рахатын бәрі бірдей екен. Бес күндік өмірің бар ма, жоқ па? Біріңе-бірің қонақ екенсің, өзің дүниеге де қонақ екенсің, біреудің бағына, малына күндестік қылып, я көрсеқызарлық қылып көз алартыспақ лайық па?

Тілеуді құдайдан тілемей, пендеден тілеп, өз бетімен еңбегімді жандыр демей, пәленшенікін әпер демек ол құдайга айтарлық сөз бе? Құдай біреу үшін біреуге жәбір қылуына лайығы бар ма? Екі сөздің басын қосарлық не ақылы не гылымы жоқ, тұра, өзімдікін жөн қыламын деп, құр "өй, тәңірай!" деп таласа бергеннің несі сөз? Оның несі

адам?

## отыз **BECIHIII**

Махшарга барганда құдай тағала қажы, молда, сопы, жомарт, шейіттерді қатар қойып, сүрар дейді. Дүниеде гиззат-хүрмет алмақ үшін, қажы болмақ үшін қажы болғанды, молда болғанды, сопы болганды, жомарт болганды, шейіт болгандарды бір бөлек қояр дейді. Ахиретке бола бір ғана құдай тагаланың разылыгын таппақ үшін болгандарды бір бөлек кояр дейді.

Дуние үшін болғандарға айтар дейді: "Сендер дүниеде кажеке, молдеке, сопеке, мырзеке, батыре-ке аталмак үшін өнер қылып едіндер, ол дүниен мұнда жоқ. Сендердің ол қызықты дүниең харап болган сонымен бірге қылган өнерлерің де бітті. Енді мүнда қүрмет алмақ түгіл, сүрау беріндер! Мал бердім, өмір бердім, не үшін сол малдарынды, өмірлерінді, бетіне ахиретті устап, ден ниетін дүниеде түрып, жүртты алдамақ үшін сарып қылындар?" — деп.

Әне шын ниетімнен орнын тауып, бір құдайдың разылыгы үшін өнер қылғандарға айтар дейді: "Сендер бір гана менің разылығымды іздеп малдарынды, өмірлерінді сарып қылып едіндер, мен разы болдым. Сіздерге лайықты құрметті орным бар, дайын, кіріндер! һәм ол разылықтарыннан басқа осы махшар ішінде, сендердің осы қылғанына өзі қылмаса да, іші еріп ынтық болган достарың табылса, шафагат қылындар!" деп айтар дейді.

## ОТЫ3 АЛТЫНШЫ

Пайгамбарымыз салалаһу һалайһн уәселәмнің хадис шарифінде айтыпты: "Мен лә хаяһүн уә лә иманун ләһу" деп, яғни кімнің ұяты жоқ болса, оның иманы да жоқ, деген. Біздің қазақтың өзінің мақалы да бар: "Ұят кімде болса, иман сонда" деген. Енді бұл сөзден білінді, ұят, өзі иманның бір мүшесі екен. Олай болганда, білмек керек, ұят өзі кандай нәрсе?

Бір уят бар — надандықтың уяты: Жас бала сөз айтудан үялган секілді, жақсы адамның алдында жазықсыз-ақ әншейін барып жолығысудан ұялған секілді. Не шариғатқа теріс, не ақылға теріс жазығы жоқ болса да, надандықтан бойын керістендіріп, шешілмегендік қылып, ұялмас нәрседен ұялған ұялу ақымақтық, жамандық.

Шын үят сондай нәрсе: шаригатқа теріс я ақылға теріс, я абиурлы бойға теріс бір іс себепті болады. Мұндай ұят екі тұрлі болады. Біреуі ондай қылық өзіңнен шықпай-ақ, бір бөтен адамнан шыққанын көргенде, сен ұялып кетесің. Мұның себебі, сол ұят істі қылған адамды есіркегендіктен болады. "Япырмай, мына байгусқа не болды, енді муның өзі не болады дегендей, бірнәрсе іштен

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Арабша дұрысы: саллала Аллаху һалайһи уа саллам құдайдың рақыметі жауғыр.
<sup>2</sup> Пайғамбар туралы әңгімелер.

ракым секілді болып келіп, өзінді қысып,

кызартып кетеді.

Біреуі сондай уят, шаригатқа теріс, я ақылға, абиурлы бойга теріс, я адамшылыққа кесел уылык, катеден, яки нәпсіге еріп гапылдықтан өз бойыннан шыққандығынан болады. Мұндай ұят кылық қылғандығынды бөтен кісі білмесе де, өз акылың өз нысабың өзінді сөккен соң, іштен ұят келіп, өзіне жаза тарттырады. Кірерге жер таба алмай, кісі бетіне қарай алмай, бір түрлі қысымға тусесің. Мұндай ұяты күшті адамдар үйқыдан, тамақтан қалатұғыны да бар, хатта өзін-өзі өлтіретұғын кісілер де болады. Ұят деген адамның өз бойындагы адамшылыгы, иттігінді ішіннен өз мойнына салып, сөгіп қылған қысымның аты. Ол уақытта тілге сөз де түспейді, көңілге ой да түспейді. Көзіннің жасын, мүрныңның суын сүртіп алуга да қолың тимейді, бір ит боласың. Көзің кісі бетіне қарамақ түгіл, ешнәрсеш көрмейді. Мундай қылыққа жетіп уялған адамға өкпесі бар кісі кешпесе, яки оның үстіне тағы аямай өртендіріп сөз айтқан кісінің өзінің де адамшылығы жок, десе болар.

Осы күнде менің көрген кісілерім уялмақ түгіл, қызармайды да. "Ол істен мен уятты болдым дедім гой, енді нең бар?"— дейді. Я болмаса, "жә, жә, оган мен-ақ уятты болайын, сен өзің де сүйтпеп пе едің"— дейді. Немесе "пәленше де, түгенше де тірі жүр гой, пәлен қылган, түген қылган, менікі оның қасында несі сөз, пәлендей, түгендей мәнісі бар емес пе еді?"— деп, уялтамын десен, жап-жай отырып дауын сабап отырады. Осыны уялған кісі дейміз бе, уялмаган кісі дейміз бе? Ұялған десек, хадис анау, жақсылардан қалған сөз анау. Осындай адамның иманы бар дейміз бе, жөқ дейміз бе?!

### ОТЫЗ ЖЕТІНІШ

 Адамның адамшылығы істі бастағандығынан білінеді, қалайша бітіргендігінен емес.

2. Көңілдегі көрікті өй ауыздан шыққанда өні

қашады.

3. Хикмет сөздер өзімшіл наданга айтқанда, көңіл уанганы да болады, өшкені де болады.

4. Кісіге біліміне қарай болыстық қыл: татым-

сызга қылған болыстық адамды бұзады.

5. Әкесінің баласы — адамның дүспаны. Адамның баласы — баурың.

б. Ер артық сұраса да азга разы болады. Ез аз

сурар, артылтып берсең де разы болмас.

- 7. Өзің үшін еңбек қылсаң өзі үшін оттаған хайуанның бірі боласың; адамшылықтың қарызы үшін еңбек қылсаң, алланың сүйген құлының бірі боласың.
- 8. Сөкратқа у ішкізген, Иоанна Аркті отқа өртеген, Ғайсаны дарга асқан, пайгамбарымызды түйенің жемтігіне көмген кім? Ол көп, ендеше, көпте ақыл жоқ. Ебін тап та, жөнге сал.

9. Адам баласын замана өстіреді, кімде-кім жа-

ман болса, замандасының бәрі виноват.

10. Мен егер закон қуаты қолымда бар кісі болсам, адам мінезін түзеп болмайды деген кісінің тілін кесер едім.

11. Дүниеде жалгыз қалган адам — адамның өлгені. Қапашылықтың бәрі соның басында. Дүниеде бар жаман да көпте, бірақ қызық та, ермек те

көпте. Бастапқыга кім шыдайды? Соңгыга кім аз-

байды?

12. Жамандықты кім көрмейді. Үмітін үзбек — кайратсыздық. Дүниеде еш нәрседе баян жоқ екені рас, жамандық та қайдан баяндап қалады дейсің! Қары қалың қатты қыстың артынан көгі қалың, көлі мол жақсы жаз келмеуші ме еді!

13. Ашулы адамның сөзі аз болса, ыза, қуаты артында болганы. Егер де аузынан қара қан

агызса, домбыт мақтаншақ я қорқақ.

14. Қуанбақтық пен бақ — мастықтың үлкені, мыңнан бір кісі-ақ к...н ашпайтуғын, ақылы бойында қалады.

15. Егер ісім өнсін десең, ретін тап.

16. Биік мансап — биік жартас, ерінбей еңбектеп жылан да шығады, екпіндеп үшып қыран да шығады. Жікшіл ел жетпей мақтайды, желөкпелер шын деп ойлайды.

17. Дүние — үлкен кол, заман — соққан жел, алдыңгы толқын — агалар, артқы толқын —

інілер, кезекпенен олінер, баягыдай көрінер.

18. Бақпен асқан патшадан, мимен асқан қара артық; сақалын сатқан кәріден еңбегін сатқан бала артық.

19. Тоқ тіленші — адам сайтаны, харакетсіз

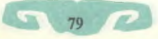
сопы — монтаны.

- 20. Жаман дос көлеңке, басынды күн шалса, қашып құтыла алмайсың; басынды бүлт шалса, іздеп таба алмайсың.
- 21. Досы жоқпен сырлас, досы көппен сыйлас. Қайғысыздан сақ бол, қайғылыға жақ бол.

22. Қайратсыз ашу — түл, түрлаусыз ғашық —

түл, шәкіртсіз галым — түл.

23. Багың өскенше тілеуінді ел де тілейді, өзің де тілейсің, багың өскен соң — өзің ғана тілейсің.



## ОТЫЗ СЕГІЗІНШІ

Ей, жүрегімнің қуаты, перзентлерім! Сіздерге адам үгылының мінездері түгралы біраз сөз жазып ядкар қалдырайын. Ықылас бірлән оқып, ұгып алыңыздар, аның үшін махаббатың толады. Махаббат — әуел адамның адамдығы, гақыл, ғылым деген нәрселербірлән. Мұның табылмақтығына себептер — әуелі һауас сәлим² һәм тән саулық, бұлар туысынан болады, қалмысы жақсы ата, жақсы ана, жақсы құрбы, жақсы ұстаздан болады. Талап, ұғым махаббаттан шығады. Ғылым-білімге махаббаттандырмақ әлгі айтылған үшеуінен болады.

Ғылым-білімді әуелі бастан бала өзі ізденіп таппайды. Басында зорлықпен яки алдауменен үйір қылу керек, үйрене келе өзі іздегендей болганша. Қашан бір бала ғылым, білімді махаббатпенен көксерлік болса, сонда гана оның аты адам болады. Сонан соң гана алла тагаланы танымақтық өзің танымақтық, дүниені танымақтық, өз адамдығын бүзбай ғана жәліб мәнфагат³ дәфгы мүзарратларны⁴ айырмақлық секілді ғылым-білімді үйренсе, білсе деп үміт қылмаққа болады. Болмаса жоқ, ең болмаса шала. Аның үшін көбінесе балаларды жасында ата-аналары қиянатшылыққа салындырып алады,

4 Зарарлыдан қашу.

Ескерткіш, есте қалу.

<sup>2</sup> Жақсы сипат.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Табыс, кіріс; пайда, қайырымды іс, қызығушылық;

соңынан моллаға берген болады я ол балалары өздері барған болады — ешбір бәһра⁵ болмай-

ды.

Ол қиянатшыл балалары талапқа да, ғылымга да, үстазга да, хаттә иман игтиқатқа да киянатбірлән болады. Бүл қиянатшылар жарым адам, жарым молла, жарым мүсылман. Олардың адамшылыгының кәмелат таппагы — қиынның қиыны. Себебі, алла тағала өзі — хақиқат жолы. Хақиқатбірлән растық — қиянаттың дүшпаны, дүшпаны арқылы шақыртқанга дос келе ме? Көңілде өзге махаббат түрганда хақлықты таппайды. Адамның ғылымы, білімі хақиқатқа, растыққа қүмар болып, әр нәрсенің түбін, хикметін білмекке ынтықбірлән табылады. Ол — алланың гылымы емес, һәмманы білетүгын ғылымга ынтықтық, өзі де адамга өзіндік ғылым береді.

Аның үшін ол алланың өзіне ғашықтық. Ғылым — алланың бір сипаты, ол хакиқат, өған ғашықтық өзі де хақлық һәм адамдық дүр. Болмаса мал таппақ, мақтан таппақ, ғиззат-хүрмет таппақ секілді нәрселердің махаббатыбірлән

ғылым-білімнің хақиқаты табылмайды.

Мал, мақтан, гиззат-хүрмет адамды өзі іздеп тапса, адамдықты бүзбайды һәм көрік болады. Егер де адам өзі оларға табынып іздесе, таџса да, таппаса да адамдығы жоғалады. Енді хақиқат сүйіп, шынды білмек құмарың бар болса, адамдыққа

<sup>3</sup> Табыс, кіріс; пайда, қайырымды іс, қызығушылық;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Зарарлыдан қашу. 5 Пайда, нотиже.

<sup>6</sup> Tinri.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Сенім, наным.
 <sup>8</sup> Қадірлі, сыйлы.

лайықты ықыласты құлагынды қой. Әуел дін исламның жолындағы пәнделер, иманның хақиқатын білсін. Иман дегеніміз бір гана инанмақ емес, сен алла тагаланың бірлігіне, уа құранның аның сөзі екендігіне, уа пайгамбарымыз Мұхаммед Мұстафа саллаллани ғалайни уәсәлләм аның тарамынан елші екендігіне инандық. Жә, не бітті? Сен алла тагалага алла тагала үшін иман келтіремісің я өзің үшін де иман келтіремісің? Сен иман келтірмесең де алла тагалага келер ешбір кемшілік жоқ еді. Я өзің үшін иман келтірсең, жә инандың. Ол инанмақтықбірлән қалса, саган пайда бермейді. Аның үшін сен өзің инанмақтығыннан пайда ала алмадың: пайдаланамын десең, пайда береді, кәміл иман болады. Пайданы қалайша алуды білмек керек.

Сіз Әменту биллаһи кәма һуә би исмайһи уа сифатиһи дедіңіз. Ол есім аллалар һ һәмма ол алла тагаланың фигыл газимләрінің аттары, олардың магынасын біл һәм сегіз сифат затиялары не деген сөз кәміл үйрен. Өзінді аның құлы біліп, өзінді мүслім ат қайып, тәслим болганына раст боласын да. Өз пигылдарынды соған өз халінше үксатуды шарт қыл. Алла тагала ұқсай алам ба деп, надандықбірлән ол сөзден жиіркенбе, ұқсамақ — дәл бірдейлік дагуасыбірлән емес, соның соңында болмақ. Аның үшін алла тагаланың сипат-

<sup>15</sup> Берілу.



Мұхаммед пайғамбарға құдайдың шапағаты мен сәлемі жетсін деген сөз.

Кұдайға оның есімдері мен сипаттарына иман келтіремін

<sup>12</sup> Алланың аттары.

<sup>12</sup> Улы сипат.

Взіне хас, өзіне лайық.

Мұсылман адам.

тары: Хаят<sup>16</sup>, Ғылым, Қүдірет<sup>17</sup>, Басар<sup>18</sup>, Сәміг<sup>19</sup>, Ирада<sup>20</sup>, Кәлам<sup>21</sup>, Тәкин<sup>22</sup>.

Бұл сегізінен алла тагаладагыдай кәмәлатгазамат<sup>23</sup> бірлән болмаса да, пендесінде де әр

бірінен оз халінше бар қылып жаратыпты.

Жә, біз өзіміздің бойымыздағы сегіз зәрра<sup>24</sup> тас сипатымызды ол алла тагаланын сегіз үлыг сипатынан бас бүргызып, өзге жолга салмақбірлән біздін атымыз муслим бола ала ма? Болмаса керек. Жә, ол сегіз сипатына сипатымызды һәм ол аттарыбірлән агламланган<sup>25</sup> фигыл құдага<sup>26</sup> фиглымызды ертпек не бірлән табылады, қалайша табылады, аны білмек керек. Ол — алла тагаланын заты, ешбір сипатқа мүктаж емес, біздің ғақылымыз мүктаж, жогаргы жазылмыш сипаттарбірлән тагрифлап<sup>27</sup> танымаққа керек. Егер де ол сипаттар бірлән тагрифламасақ бізге магрифатулла 28 қиып болады. Біз алла тагаланы өзінің білінгені қадар гана білеміз, болмаса тугел білмекке мумкін емес. Заты түгел, хикметіне ешбір хаким29 ақыл ерістіре алмады. Алла тагала өлшеу-сіз, біздін ақылымыз — өлшеулі. Өлшеулі бірлән өлшеусізді білуге болмайды. Біз алла тагала "бір" дейміз, "бар"

17 Күш.

<sup>16</sup> Тіршілік тірі болу.

ма Арабшасы: басара — көру, көруші.

<sup>19</sup> Есту, естуіш. 20 Тілеу, қалау.

<sup>21</sup> Сөздер

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Болдыру.

<sup>23</sup> Жетісу, үлкен

<sup>24</sup> Кішкентай.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Белгілі, анық.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Тәңірдің ісі.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Айыру, анықтау, білу.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Алланы тану.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Данышпан, дана адам.

демеклік те — ғақылымызға ұғымның бір тиянағы үшін айтылған сөз. Болмаса ол "бір" демеклік те алла тағалаға лайықты келмейді. Аның үшін мүмкінаттың<sup>30</sup> ішінде не нәрсенің үжуді<sup>31</sup> бар болса, ол бірліктен құтылмайды. Әрбір хадиске<sup>32</sup> айтылатұғын бір кадимге тағриф<sup>33</sup> болмайды. Ол "бір" деген сөз ғаламның ішінде, ғалам алла тағаланың ішінде, кудай табарака уатағала кітаптарда сегіз субутия<sup>34</sup> сипаттары бірлән, уа тоқсан тоғыз Әсма-и хусналар<sup>35</sup> бірлән білдірген. Бұлардың һәммасы алла тағаланың затия<sup>36</sup> субутия уә фиглия<sup>37</sup> сипаттары дүр.

Мен мунда сіздерге төртеуін білдіремін. Оның екеуі — гылым, құдірет. Сегіз сипаттан қалған алтауы — буларга шарх В. Ол алтауының бірі — хаят.

ягни тірлік.

Алланы бар дедік, бір дедік, гылым күдіреті сипатыбірлән сипаттадық. Жә бұл бірлік, барлық ғылым, құдірет олуда<sup>39</sup> боларлық нәрселер мс? Әлбәттә, гылым қүдіреті бар болады: хая-— маглум, бірі — ирада, ягни қаламақ. Ғылым бар болса, қаламақ та бар. Ол нәрсеге харакет бермейді. Һәммага харакет беретугын өзі. Ол ирада — ғылымның бір сипаты кәлем, ягни сөйлеуші деген: сөз қаріпсіз, дауыссыз болушы ма еді? Алланың сөзі каріпсіз, дауыссыз. Енді олай болса, айткандай

Куш болуда.

Болуы мүмкін нәрселер.

Бар болу, болмыс. 32 Пайгамбар сөзі.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ескі, көнс.

Орнықты, тұрақты.

Арабша: исман хусналар — жақсы есімдер.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Өзіне лайык.

Өзі істейтін.

Тусіндіру, түсінік беру.

кылып білдіретұғын қүдіреті және басар, сәмиг, яғни көруші, естуші деген. Алла тағаланың көрмегі, естімегі біз секілді көзбенен, құлақпенен емес, көргендей естігендей білетұғын ғылымның бір

сипаты.

Бірі тәкуин, ягни барлыққа келтіруші деген сөз. Егер барлыққа келтірмегі бір өз алдына сипат болса, алла тагаланың сипаты өзіндей қадім, һәм өзәли, о һәм әбди болады да, һәмишә барлыққа келтіруден босанбаса, бір сипаты бір сипатынан улкен я кіші боларга жарамайды. Олай болганда ғылым, қүдірет сипаттары секілді босанбай, һәр уақыт жаратуда болса, бір ықтиярсыздық шығады. Ықтиярсыздық алла тагалага лайықты емес. Онын барлыққа келтірмегі — құдіретіне ғана бір шарх. Бұл ғылым, күдірет екі сипат бірлән сегіз сипат бұзылмастан түгел болады. Ол ғылым күдіретте ішбір нићаятсіз43 ғылымында ғафлят, қүдіретінде епсіздік я нашарлық жоқ. Санигын сұнатына карап білесіз. Бұл козге көрінген, көңілге сезілген галамды қандай хикмет бірлән жарастырып, кандай кудіретбірлән орнастырған, еш адам ұғылының акылы жетпейді.

Бірақ пендесінде ақыл-хүкімші, қайрат, қуат қызмет қылушы еді. Соган қарап ойласаң: алла тагаланың сипатында солай болмаққа тиіс. Бірақ әуелде айтқанымыз: гылым, қүдірет — біздің үгуымызга гана екі хисап болмаса, бір-ақ гылымды қүдірет болуға тиіс. Олай болмаса, сипаттар өз ор-

41 Құлшылық сту.

43 Шексіз, шамасыз.

<sup>40</sup> Арабша: ном әуелде, әуелден.

<sup>42</sup> Үнемі, әрқашан, әрдайым.

<sup>44</sup> Қалпы қалу, қапы болу. 45 Істеушіні ісіне қарап.

таларында бірі тәбиг<sup>46</sup>, бірі мәтбуг<sup>47</sup> болады гой

Бул болса, тагриф раббыге жараспайды.

Ceris сипат қылып және ол сипаттар "ла гаиру və ләhy"<sup>49</sup> болып, былай айтуда, бұлардан бір <sub>63</sub> алдына жамагат яки жамигат шыгып кетеді. Бұл болса келіспейді. Егерде сипаттарды әрбірін басқабасқа дегенде, көп нәрседен жиылып, иитты. факбірлән құдай болған болады. Бұлай деу бутылы бір гана қүдірет пендеде болган қуат: гылым ақылдан басқа болатуғын еді, алла тағалала болган қүдірет — гылым һәм рақымет. Ол рақымет сипаты, сегіз сипаттың ішінде жазылмаса алла тагаланың Рахман<sup>52</sup>, Рахим<sup>53</sup>, Уадуд<sup>55</sup>, Хафиз<sup>56</sup>, Сәттар<sup>57</sup>, Разақ<sup>58</sup>, Уәкил<sup>60</sup>, Латиф<sup>61</sup> деген есімдеріне бинаһи<sup>62</sup> Сәттар<sup>57</sup>, Разақ<sup>58</sup>, Нафиг<sup>59</sup>, сипатынан хисаплауга жарайды. Бұл дәлелім — жоғарыдағы жазылмыш алла тагаланың есімдері. Ғақлия 64 дәлелім құдай тағала бүл галамды ақыл жетпейтін келісібірлән жаратқан

48 Құдайды тану.

Баска да емес, соның өзі де емес.

<sup>50</sup> Көп адам.

51 Tepic.

52 Жарылқаушы.

53 Мейірімді.

<sup>54</sup> Кешіруші.

<sup>55</sup> Сующі.

56 Қорғаушы, сақтаушы.

57 Айыпты жабушы.

<sup>58</sup> Рызық беруші. 59

Пайдалы, пайда беруші.

60 Өкіл.

61 Жақсы, кішпейіл.

62 Суйсиіп, негіз етіп.

Бұрыннан айтылып жүрген сөздермен 64 Оймен, ақылмен.

Ертуші.

Еруші.

анан басқа бірінен-бірі пайда алатұғын қылып жаратыпты. Жансыз жаратқандарынан пайда алатугын жан иесі хайуандарды жаратып, жанды хайуандардан пайдаланатугын гақылды инсанды 65 жаратыпты.

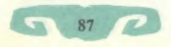
Хайуандарды асырайтұғын жансыздарды еті ауырмайтын қылып, жан иесі хайуандарды ақыл иесі адам баласы асырайтын қылып, һәм олардан махшарда<sup>66</sup> сурау бермейтугын қылып бұлардың һәммасынан пайда аларлық ақыл иесі қылып жа-

ратқан.

Адам баласынан махшарда сүрау беретүгын кылып, жаратқандығында һәм гадаләт, һәм махаббат бар. Адам баласын құрт, құс, өзге хайуандар сипатында жаратпай, бұл гузәл сипатты беріп, екі аякка бастырып басын жогары тургызып, дүниені көздерлік қылып өзге хайуандар секілді тамақты өз басымен алғызбай, ыңғайлы екі қолды басқа кызмет еттіріп, аузына қолы ас бергенде, не ішіп, жегенін білмей қалмасын деп, исін алып ләззаттангандай қылып ауыз үстіне мұрынды кайып, оның үстіне тазалығын байқарлық екі көз беріп, ол көздерге нәзіктен, зарардан қорғап тұрарлық қабақ беріп, ол қабақтарды ашып-жауып турганда қажалмасын деп кірпік жасап, маңдай тері тура көзге ақпасын деп, қаға беруге қас беріп, оның жүзіне көрік қылып, бірінің қолынан келместей істі көптесіп бітірмекке, біреуі ойын біреуіне ұқтырарлық тіліне сөз беріп жаратпақтығы махаббат емес пе? Кім өзіңе махаббат қылса, сен де оган махаббат қылмағың қырыз емес пе?

Fақыл көзiмен қара: күн қыздырып, теңiзден бүлт шыгарады екен; ол бүлттардан жаңбыр жау-

<sup>65</sup> Адам, адам баласы. 66 Діни ұғым байынша заман ақырда адам баласының күнәсі тексерілетін орын.



жер жүзінде неше турлі дәндерді өсіріп. жемістерді өндіріп, көзге көрік көңілге рахат гулбәйшешектерді, агаш-жапырақтарды, қант камыстарын өндіріп, неше түрлі нәбатәттәрді өстіріп. хайуандарды сақтатып, бұлақтар агызып, өзен болып, өзендер агып дария болып, хайуандарга құсқа, малга сусын, балықтарга орын болып жатыр екен. Жер мақтасын, кендірін, жемісін, кенін. гүлдер гүлін, құстар жүнін, етін, жұмыртқасын; хайуандар: етін, сүтін, күшін, көркін, терісін; сулар: балыгын, балықтар икрасын, хатта ара балын, балаузын, құрт жібегін — һәммасы адам баласыпайдасына жасалып, ешбірінде, бұл менікі дерлік бір нәрсе жоқ, бәрі — адам баласына таусылмас азык.

Миллион хикметбірлән жасаған машина, фәбрик адам баласының рақаты, пайдасы үшін жасалса, бүл жасалушы махаббат бірлән адам баласын сүйгендігі емес пе? Кім сені сүйсе, оны сүймектік қарыз емес пе?

Адам баласы қанагатсыздықбірлән бүл хайуандардың тұқымын құртып, алдыңгылар артқыларга жәбір қылмасын деп, малды адам баласының өзінің қызганышына қоргалатып, өзге хайуандарды бірін үшқыр қанатына, бірін күшті қуатына, бірін жүйрік аягына сүйснтіп, бірін биік жартасқа, бірін терең түңгиыққа, қалың орманга қоргалатып, һәм әрбірін өсіп-өнбекке қүмар қылып, жас күнінде кішкене уақытында шафхат сәхәрібірлән бастарын байлап қамқор қылып қоймақтығы, адам баласына өсіпөніп, теңдік алсын емес, бәлкі адам баласының үзілмес нәсіліне таусылмас азық болсын дегендік.

<sup>67</sup> Өсімдіктер.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Ертеңгі рақымет.

Бүл хикметтерінен һәммасына һәм мархамат, һәм ғадаләт заһир тұр екен.

Сіз өз ортамызда бұл мархамат 70 гадаләтті иманның шартынан хисап қылмаймыз, ал аның ушін мусілим болганда, алла тагалага тәслим болып, онын жолында болмак едік, болганымыз кайсы? Бул екі ай мен күннен артық магулым турган жок па?

Бул фигылы құданың 11 ешбірінде қарар қылмаймыз, өзгелерде болганын жек көрмейміз, өзіміз

тутпаймыз, бул киянатшылык емес пе?

Киянатшылыққа бір қарар түрган адам я

мусылман емес, ең болмаса шала мусылман.

Алла табарака уатагаланың пенделеріне салған жолы қайсы? Оны көбі білмейді. "Тафаккару фи'ал иллаһи"<sup>72</sup> деген хадис шарифтің<sup>73</sup> "инна Ал-лаху йухуббул мақситин"<sup>74</sup> деген аяттарга ешкімнің ықласы, көңілі менен гылымы қүптаганын көргеніміз жоқ. "Ата марру ан-Наса би-л — бирри уа ахсану. Инна Аллаха йухиббу-лмүхсинин"75, "уа аллазина амәну уә амилу с-салихати л-алаика с-хабул жаннатихум фиһа халидун" деген аяттар құранның іші толған гамалус-салих 17 не екенін білмейміз. "Уа әллазинә амәну уә гамилу с-салихати фә йуәффиним үжурәһүм уа аллаһу лә йүхббузалимин" аятына

lan ic.



Әділдіктің көрінуі.

<sup>70</sup> Жақсылық жәрдем.

<sup>71</sup> Тәңірдің ісі.

<sup>72</sup> Құдайдың бергеніне ой жібер.

<sup>73</sup> Пайгамбардың ізгі сөзі.

<sup>74</sup> Егер сен алланы сүйсен, о да сені сүйеді.

<sup>75.</sup> Жұргқа жақсылық істе және өзің де қайырымды бол, өйткені Алла жақсылық істеушіні жақсы көреді.

76 Сондай адамдар құдайға иман келтіреді, жақсы істер

істейді, ондайлардың орны мәңгі жұмақта.

карасаң, гамалус-салих залымдықтан дидди<sup>79</sup> болар. Олай болганда, гадаләт рафгат<sup>80</sup> болуга кімде-кімнің әділеті жоқ болса, оның хиясы<sup>81</sup> жоқ, кімнің ұяты жок болса, оның иманы жоқ деген, пайгамбарымыз саллаллану галайни уасәлламнің хадис шарифі "мән лә хаяүн лаһу уә ла иманун лаһу"82 деген дәлелдүр. Енді белгілі, иман құры инанышбірлән болмайды гадалэт үә рафгатбірлән болады. Ғәмалус-салих гадалләтті мархамәтті болмақ кұллі тәнбірлән қылған құлшылықтарын ешбірі гадаләтті мархаматты бермейді. Көзің күнде көреді намаз оқушы, руза тұтушылардың не халәттә екендіктерін, оған дәлел керек емес.

Бәлки гадаләт барша езгуліктің анасы дүр. Ынсап, уят бул гадалеттен шыгады. Анын гадаләтті адамның көңіліне келеді: мен өз көңілімде қылық менімен, сондай-мұндай қылықтармен мүқылса екен деп ойлап тұрып, өзім сол қылықтармен мұғамәла қылмағандығым жарамайды гой деп, сол өзі әділет те һәм ынсап та емес пе? Ол һәмма жақсылықтың басы емес пе? Жә, олай хүлык 84 пенен сол ойды ойлаган киси халлақаны шукірді неге ойламайсын?

Шәкірліктен<sup>86</sup> гибадаттың бәрі туады. Енді зиннар87 гадалет, шапагаттан босанбандар. Егер бо-

Бірақ сондай адамдар бар, құдайға иман келтіреді, жақсы істер істейді. Сөйтіп, міндетін атқарады, өйткені құдай залымдарды сүймейді.

Карсы, керісі.

<sup>80</sup> Әділдік, жоғарылату.

Кімнің ұяты жоқ болса, соның иманы жоқ,

Араласу, қатынасу.

Пейіл, мінез.

<sup>85</sup> Жаратушыны.

Шукір, ырзалық. <sup>87</sup> Калайда, әйтсуір.

сансаң, иман да, адамдық та, һәммасы босанады. Аллаяр софының бір фәрдәдән жүз фәрдә бижай<sup>88</sup>

петені басына келеді.

Енді біздің бастағы тагриф<sup>89</sup> бойынша құдай тағала ғылымды, рақымды, ғадаләтті құдіретті еді. Сенде бұл ғылым, рақым, ғадаләтті құдіретті еді. Сенде бұл ғылым, рақым, ғадаләт үш сипатбірлән сипаттанбақ: ижтинадің шарт еттің, мұсылман болдың нәм толық инсаниятын бар болады. Белгілі жәуанмәртлік шаслат бірлән болар деген сиддық кәрәм каслат болар. Кәрәм шафағат болар, ғақыл мағлұм дүр, ғылымның бір аты екендігі, бұлар әр адамның бойында алла табарака уатағала тәхмин табарақа уатағала тәхмин табарақа уатағала тәхмин табарақа уатағала қалынше кәмәлатқа жеткізбек, женәтінде болмақ.

Бүлар — оз ижтиһадіңбірлән, ниет халис<sup>99</sup> бірлән ізденсең гана берілетін нәрселер, болмаса жоқ. Бұл айтылмыш үш хасләттің иелерінің алды — пайгамбарлар, онан соң — әулиелер, онан соң — хакимдер, ең ақыры — кәміл мұсылмандар. Бұл үш түрлі фигыл құданың соңында болмақ, өзін құл біліп, бұл фигылдарга гашық болып, тұтпақты пайгамбарлар үйретті, әулиелер оқыды, гашық бол-

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Шын нист.



<sup>🚆</sup> Жайсыз, қолайсыз.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Айыру, тану.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Талап.

<sup>91</sup> Адамгершілік.

<sup>92</sup> Жақсы адам.

<sup>93</sup> Пайда, сипат.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Шындық.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Ізгілік.

<sup>96</sup> Даналық.

<sup>97</sup> Шама, шамамен.

<sup>98</sup> Реттеу, пайдага асыру.

ды. Бірақ, үхрауи<sup>ю</sup> пайдасын гана күзетті. Fашықтары сол халге жетті, дүниені, дүниедегі тиерлік пайдасын ұмытты. Бәлки хисапқа алмадылдар.

Хакимдер дүниеде тиетін пайдасын сөйлейді, гибрәт<sup>101</sup> көзімен қарағанда, екісі де бірінен-бірі көп жырақ кетпейді. Аның үшін әрбірінің сөйлеуі, айтуы басқаша болса да, алла тагаланың сұңгатына карап пікірлемекті екісі де айтты. Пікірленбектің соны гибратланбак болса керек. Бул ақыл, гылым екісі де озін зорга қисабламақты, залымдықты, адам өзіндей адамды алдамақты жек кереді. Һәм екісі де мархаматты, шапагатты болмақтықты айтып бүйырды, бул рақым болса керек.

Бірақ менің ойыма келеді, бұл екі тайфа әр кісі

өздеріне бір түрлі нәпсісін фида қылушылар деп.

Ягни пенделіктің кәмәлаты әулиелікбірлән болатугын болса, күллі адам тәркі дүние болып hy деп тариқатқа кірсе, дүние ойран болса керек. Булай болганда малды кім багады, дүшпанды кім тоқтатады, кнімді кім тоқиды, астықты кім егеді, дүниедегі алланың пенделері үшін жаратқан қазыналарын кім іздейді?

Хәрами, <sup>103</sup> макруһи <sup>104</sup> былай түрсын, құдай тагаланың қуатыбірлән ижтиһад ақылыңбірлән тауып, рақатын көрмегіне бола жаратқан, берген нигмәттеріне, онан кормек хүзурга суық көзбірлән қарап, ескерусіз тастап кетпек ақылға, әдепке, ынсапқа дурыс па?! Сахиб нигмәтке шүкіршілігің жоқ болса, әдепсіздікбірлән күнәкер болмайсың ба?

Байлык иесі.



Ахиреттік. 101 Үлгі.

<sup>102</sup> 

Дін жолы. 103

Арам нәрсе. Жијркенішті.

<sup>105</sup> Тыныштық, рахатшылық.

Екінші — бұл жолдағылар қор болып, дүниеде жоқ болып кету де хаупі бар. Уа кәпірлерге жем болып кетуде, қайсыбір сабырсызы жолынан тайып, сабырмен бір қарар тұрамын дегені болып кетселер

де керек.

Егер де бул жол жарым-жартыларына гана айтылган болса, жарым-жарты раст дүниеде бола ма? Раст болса, һәммәга бірдей раст болсын, алалаган раст бола ма? һәм ғадаләт бола ма? Олай болганда, ол жүртта ғұмыр жоқ болса керек. Fумыр өзi — хақиқат. Қай жерде гүмыр жоқ болса, онда кәмәлат жоқ.

Бірақ әулиелердің де бәрі бірдей тәркі дүние 107 емес еді. Ғашерен — мүбәшәрәдан<sup>ю</sup> қазірет Fосман, Fабдурахман бин Fауф Уа Сагид

Әбудқас үшеуі де үлкен байлар еді.

Бул тәркі дүниелік: я дүние ләззатына алданып ижтићадім шала қалады деп бойына сенбегендік: я хирс<sup>109</sup> дүниеліктен қауымның көңлін суытпақ үшін, ренжуге сабыр етіп өзін фида қылып мен жаныммен үрыс қылғанда, халық ең болмаса нәпсісімен үрыс қылып, һәуа һәуастан<sup>110</sup> әрбір арзуи<sup>111</sup> нәпсіден суынып, гадаләт, уа мархамат махаббатына бір қарар болар ма екен деген үмітпенен болса керек. Олай болганда о да жүртка кылган артык махаббаттан хисап. Бірақ бұл жол — бек шетін, бек нәзік жол. Бұл жолда риясыз<sup>112</sup> жеңілдіксіз бір қарар тұрып іздеген ғана кісі істің кәмәлатына

<sup>107</sup> 108 Дүниеден безген. Мұхаммедтің тірі күнінде жүмаққа кіреді деп берілген он адам (дүрысы — аша мүбәширан).

109

Дұние құмарлық.

Әуестену.

Плек, максат, арман. 112 Боска кету, зая кету.

жетпек. Бүл заманда надир<sup>113</sup>, бүган гылымның да зоры, сиддық, қайраттың да зоры, махаббаттың халлақна да, уа халық галамга да бек зоры табылмақ керек. Бүлардың жиылмагы, қиынның қиыны, бәлки фитнә<sup>114</sup> болар.

Басына hәм өзіне өзгешелік бермек — адам үлын бір бұзатын іс. Әрбір наданның біз тариқатқа<sup>113</sup> кірдік деп жүргені біз бұзылдық дегеніменен бір болады. Хаким, гылым — асылда бір соз, бірақ гарафта<sup>116</sup> басқалар дүр.

Дүниеде гылым заһири<sup>нт</sup> бар, олар айтылмыштарды нақлия деп те айтады, бұл нақлияга

жүйріктер галым атанады.

Кудай тагала ешбір нәрсені себепсіз жаратпаган, муны ізерлеп тәфаккару фи әла иллаһи деген аятына бинаән 118 бул сунгати қудадан 119 ізерлеп, құмар болып гибратланушыларға тыю жок, бәлки сүнгатынан себебін білмекке күмарсанигна 120 гашықтық шыгар. тагаланың затына пендесінің ақылы жетпесе, дәл сондай гашықпын демек те орынсыз. Ғашықмагшұқлыққа 121 халик бірлән махлұқ мунэсибэтсіз122 алла тагаланың пендесін махаббат уа мархаматбірлән жаратқанын біліп, махаббатына махаббатбірлән гана елжіремекті — құдаға гашық болды дейміз.

<sup>113</sup> Сирск, аз кездесетін.

Бузықтық.

<sup>116</sup> Сопылар жолы.

<sup>116</sup> Білуде, тануда.

Сыртқы ғылым.

<sup>°</sup> Негізделген.

<sup>119</sup> Құдайдың шеберлігінен.

<sup>120</sup> Жасаушы, істеуші. 121 Суюші, сүйгені.

<sup>122</sup> Байланыссыз.

Олай болганда, хикімет құдаға, пенде өз ақылы жетерлік қадәрін гана білсем деген әрбір істің се-

бебін іздеушілерге хаким ат қойдылар.

Булар хақ бірлән батылды айырмаққа, себептерін білмекке тырысқандары һәммасы адам баласының пайдасы үшін, ойын-күлкі түгіл, дүниедегі бүкіл ләззат бүларға екінші мәртәбада қалып, бір гана хақты таппақ, әрбір нәрсенің себебін таппақбірлән ләззаттапады.

Адаспай тура іздеген хакимдер болмаса дүние ойран болар еді. Фигыл пәнденің қазығы — осы жақсы хакимдер әр нерсе дүниеде солардың истихражы 124 бірлән рауаж табады. Бұлардың ісінің көбі дүние ісі, ләкин осы хакимдердің жасаған, таратқан уа айтқан істері әддүния мәзрәгәтул — ахирет дегендей, ахирстке егіндік болатын дүние сол.

Әрбір галым — хаким емес, әрбір хаким галым.

Ғалымдарының нақлиясыбірлән мұсылман иман таклиди<sup>126</sup> кесіп қылады Хакимдердің ғақлияты-

бірлән жетсе, иман якини болады.

Бул хакимдерден мурад — мусылман хакимдері, болмаса гайри діннің хакимдері, - әгәрше фатлубни тәжидуни<sup>128</sup> делінсе де, дүниенің һәм адам өмірінің сырына жетсе де, діннің магрифатына 29 жете алмагандар. Бұлардың көбі иманның жеті шартынан, бір алланы танымақтан гайри, ягни алтауына кімі күмәнді, кімі мүнкір<sup>130</sup>

Адамның ісі. 124

Істеу, ойлау. Дуние ахиреттің егіні.

<sup>126</sup> Біреуге еріп келтірілген иман.

Шын иман.

Талап кылсан табасың.

Тану, білу.

<sup>130</sup> Сенбеу, карсы келу.

болып, тахқиқлай алмагандар. Егер бұлар дін ұстазымыз емес болса да, дінде басшымыз құдайдың елшісі пайгамбарымыздың хадис шарифі, хайру нас мән йанфагу н-нас<sup>131</sup> деген.

Бүл хакимдер үйкы, тыныштык, әуес-қызықтың бәрін қойып, адам баласына пайдалы іс шығармақлығына яғни, электрді тауып аспаннан жайды бұрып алып, дүниенің бір шетінен қазір жауап алып тұрып, от пен суға қайласын тауып, мың адам қыла алмастай қызметтер істетіп қойып тұрғандығы, уа хусусан<sup>132</sup> адам баласының ақыл-пікірін ұстартып, хақ бірлән батылдықты айырмақты ұйреткендігі — баршасы нәфиглық<sup>133</sup> болған соң, біздің оларға міндеткерлерімізге дагуа жоқ.

Бүл заманның моллалары хаким атына дүшпан болады. Бұлары білімсіздік, бәлки бұзық фигыл. элинсан гэдду лэма жэhилгэ<sup>134</sup> хисап. Олардын шәкірттерінің көбі біраз ғараб-парсыдан тіл үйренсе, бірліжарым болымсыз сөз бахас үйренсе, соган мэз болып, өзіне өзгешелік беремін деп әуре болып, жүртқа пайдасы тимек түгіл, түрлі-түрлі зарарлар хасил қылады. "һай-һай!" менен, мактанменен қауымды адастырып бітіреді. Бұлардың көбі жәнил<sup>135</sup> түгіл, жәнилләр кібік<sup>136</sup> болса, кайда хак сөздер келсе, казір инсапка кайтсын нәм гибраттанасын. Рас сөзге ор казып. тор жасамақ не деген инсап, құры өзімшілдік һәм hәрбір өзімшілдік — әрбір адамды бұзатын фигыл. Растың бір аты — хақ, хақтың бір аты — алла, буган қарсы қаруласқанша, мұны ұгып гадаләтпен

на Замның жақсысы адамға пайда келтірген адам.

Ocipece.

<sup>133</sup> Пайда беруші.

<sup>134</sup> Адамның көңілі жаманшылыққа ауып тұрады. 135 ж

<sup>135</sup> Бұзық. 136 Бұзық адамдар сияқты.

тәптештеуге керек. Мүндай фигылдардан күпір<sup>137</sup> хаупі де бар. Және пайгамбарымыз саллала Аллаху һалайһи уа салламнің "ақыр заманда бір жылдық, бір күн болар" дегенде сахаба-и кәрәмлар<sup>138</sup> "бұл жылдық күнде намаз нешеу болар" деп сүраганда: оның патуасын сол заманның галымдары білер деген сөзінен гибрат-ланып қарасаң, замана өзгеру бірлән қагидалар өзгерілмегін білдіргені маглум болады.

Бүл күндегі тәхсилгүлум<sup>139</sup> ескі медреселер гүрпында болып, бүл заманга пайдасы жоқ болады. Соган қарай Бүсманияда 140 мектеп харбиа 141, мектеп рүшидиалар 142 салынып, жаңа низамга айналган. Мұндагылар үзақ жылдар өмір өткізіп, ғылымды пайдасыз үзақ бахастар бірлән күнін өткізіп, магишат 143 дүниеде надан бір ессіз адам болып шығады да, харакетке лайыгы жоқ болган соң, адам аулауға, адам алдауға салынды. Көбінесе мұндай ессіздердің насихаты да тасирсіз болады.

Дүниснің магмурлығы<sup>144</sup> бір түрлі ақылга пүр, беріп түратүгын нәрсе. Жоқшылықтың адамды хайуандардырып жіберетіні де болады. Бәлки дүниенің гылымын білмей қалмақтық — бір үлкен зарарлы надандық, ол құранда сөгілген: дүниеде кімде-кім өзіне өзгешелік бермек қасты бірлән малга махаббатын аударгандар дүниеде болмаса, ихсанда қолым қысқа болмасын деп һәм біреуге тамгылы

<sup>137</sup> Діннен шығу.

<sup>138</sup> lari сахабалар.

<sup>139</sup> Ғылым үйрену.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Бұрынғы Түркия патшалығы.

<sup>141</sup> Әскери мектеп.

<sup>142</sup> Түрлі пәндер оқылатұғын мектеп.

<sup>143</sup> Тіршілік.

<sup>144</sup> Қызық, әдемі.

<sup>145</sup> Жәрдем, жақсылық.

болмайын деп, малга махаббатын аудармай, езгулікке бола халал кәсіпбірлән тапқан дүние емес.

Біз гылымды сатып, мал іздемек емеспіз. Мал бірлән гылым кәсіп қылмақпыз. Өнер — өзі де мал, өнерді үйренбек — өзі де ихсан. Бірақ ол өнер гадаләттан шықпасын, шаргыга<sup>147</sup> муафих<sup>148</sup> болсын. Адамга халінше ихсанды болмақ — қа-рыз іс. Бірақ озгелердің ихсанына сүйенбек дүрыс емес.

Моллалар түра түрсын, хүсусан бүл замананың ишандарына бек сақ болындар. Олар — фитнә басқа еш нәрсе шықпайды. Өздері хүкім шаригатты таза білмейді, көбі надан болады. Онан асып өзін өзі әһіл тариқат біліп және біреуді жеткізбек дагуасын қылады. Бүл іс олардың сыбагасы емес, бүлардың жеткізбегі мүхал біліп және біреуді жеткізбек дагуасын жеткізбегі мүхал біліп және біреуді жеткізбек дагуасын жеткізбегі мүхал біліп және біреуді жеткізбегі мұхал біліп және біреуді жеткізбегі мұхал біліп және біреуді жеткізбегі мұхал біліп жарадың сыбагасы емес, бұлардың жеткізбегі мұхал барардың сүйенгені — надандар, сөйлегені — жалған, дәлел-дері тасбыгы менен шалмалары, онан басқа ешнәрсе жоқ.

Енді біліңіздер, перзенттер! Құдай тағаланың жолы деген жол ниһаятсыз болады. Оның ниһаятына ешкім жетпейді. Бірақ сол жолға жүруді өзіне шарт қылып кім қадам басты, ол таза мұсылман, толық адам делінеді. Дүниеде түпкі мақсатың өз пайдаңа болса, өзің ниһаятлысың, ол жол құдайдың жолы емес. Ғаламнан жиылсын, маған құйылсын, отырған орныма ағып келе берсін деген ол не деген ынсап? Не түрлі болса да, я

Тілеу, сұрау, алғысы келу.

<sup>147</sup> Діми заңға.

<sup>148</sup> Үйлесімді, сәйкес.

<sup>149</sup> Əcipece.

Буліншілік, бұзықтық.

<sup>151</sup> Шариғат жолы.

<sup>152</sup> Сопылық жолындағы адамдар.

<sup>153</sup> Мумкін емес, екі талай.

Шек, шама. Бұл жерде өлшеусіз, артық деген мағыпада.

дүнисңнен, я ақылыңнан, я малыңнан ғадаләт, шапағат секілді біреулерге жақсылық тигізбек мақсатың болса, ол жол — құданың жолы. Ол — нинаятсыз жол, сол нинаятсыз жолға аяғынды берік бастың нинаятсыз құдаға тақырып хасил<sup>153</sup> болып хас<sup>156</sup> езгу құлдарынан болмақ үміті бар, өзге жол-

да не үміт бар?

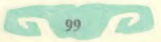
Кейбіреулердің бар өнері, мақсаты киімін түземек, жүріс-түрысын түзетпек болады да, мұнысын өзінше бір дәулет біледі. Бұл істердің бәрі өзін корсетпек, өзін өзі базарға салып, бір ақылы көзіндегі ақымақтарға "бәрекелді" дегізбек. "Осындай болар ма едік" деп біреулер талаптанар, біреулер "осындай бола алмадық" деп күйінер, мұнан не пайда шықты? Мұнша әуреленіп, сыртынды бір сүйген қауымына ұксатарсың? Сыртқа қасиет бітпейді, алла тағала қарайтұғын қалыбына, боямасыз ықласына қасиет бітеді. Бұл айнаға табынғандардың ақылы қаншалық өсер дейсің? Ақыл өссе, ол түпсіз терең жақсылық сүймектікбірлән өсер.

Құдай тагала дүниені кәмәлатты шеберлікпен жаратқан һәм адам баласын өссін-өнсін деп жаратқан. Сол өсіп-өну жолындагы адамның талап қылып ізденер қарызды ісінің алды — әуелі дос көбейтпек. Ол досын көбейтпектің табылмагы өзінің өзгелерге қолыңнан келгенінше достық макамында 157 болмақ. Кімге достығың болса, достық достық шақырады, ең аяғы ешкімге қас сағынбастық һәм өзіне өзгешелік беремін деп, өзін тілмен я қылықпен өзін өзі артық көрсетпек мақсатынан

аулақ болмақ.

Бүл өзін өзі артық көрсетпек екі түрлі!

<sup>157</sup> Көңіл, жүрек.



<sup>155</sup> Жақындық табу.

<sup>156</sup> Нағыз.

Әуелгісі — әрбір жаманшылықтын жағасында түрып адамның адамдығын бұзатын жаманшылықтан бойын жимақтық, бұл адамға нұр болады.

Екінші — өзін-өзі өзгешелікпен артық көрсетпек адамдықтың нұрын, гүлін бұзады.

Үшіншісі — қастық қылмақ, қор тұтпақ, кемітпек. Олар дүшпандық шақырады.

һәм өзі өзгеше боламын демектің түбі — мақтан. Әрбір мақтан біреуден асамын деген күншілікті бітіреді де, күншілік күншілікті қозғайды. Бүл үш түрлі істің жоқтығы, адамның коңіліне тыныштық береді. Әрбір көңіл тыныштығы көңілге талап салады.

Күллі адам баласын қор қылатын үш нәрсе бар. Сонан қашпақ керек: Әуелі — надандық, екінші — еріншектік, үшінші — залымдық деп білесің.

Надандық — білім-гылымның жоқтығы, дүниеден еш нәрсені оларсыз біліп болмайды.

Білімсіздік хайуандық болады.

Еріншектік — кұллі дүниедегі онердің дүшпаны. Талапсыздық, жігерсіздік, ұятсыздық, кедейлік — бәрі осыдан шығады.

Залымдық — адам баласының дүшпаны. Адам баласына дүшпан болса, адамнан бөлінеді, бір жыртқыш хайуан хисабына қосылады.

Бұлардың емі, халлақына махаббат, халық галамга шапқат, қайратты тұрлаулы, гадаләт ісінің алды-артын байқарлық білімі, гылымы болсын. Ол білім, гылымды құдаға мұқтәди<sup>158</sup> болсын, ягни құдай тагала бұл галамды жаратты, ерінбеді, келісімменсн, хикметпенен кәмәлатті бір жолға салып жасады, сіздердің ісіңіз де бір жақсылықты бина<sup>159</sup> қылып, арқа сүйерлік шеберлікпенен бол-

<sup>158</sup> Еру, жолға түсу.



сын. Және құдай тағала әрне жаратты, бір түрлі пайдалы хикметі бар. Сенің де ісіннен бір зарарлар шыгып кеткендей болмай, көпке пайда боларлык бір үміт бар іс болсын. Бұларсыз іс іс емес. Бэлки буларсыз тагад 60 — тагат та емес.

Белгілі, құдай тағала ешбір нәрсені хикметсіз жаратпады, ешбір нәрсеге хикметсіз тәклиф<sup>ібі</sup> қылмады. Бәрінің хикметі бар, бәрінің себебі бар, біздің гауам<sup>162</sup> былай түрсын, гылымга махаббаты барларга себеп, парыздарды білмекке ижтиһат ләзім <sup>13</sup>, сіздер әрбір ғамал қылсаңыз езгулік деп қыласыз, езгулікке бола қасд<sup>164</sup> етіп ниет етесіз. Ниет оның парызынан хисап, пайгамбарымыз салла Аллаһу һалайһи уәсәлламың хадис шарифі: "Инна йагмала — Агмал бин нийат" деген. Енді ниет еттіңіз таһарат 166 алмаққа, намаз

окымаққа, руза тұтмаққа, бұл тагаттарды ниетіңіз заһирынан қалып сыр. гибалатка жетпегентін қалып сыр, гибадатқа жетпегендігі кемшілік емес пе? Сіздің батиныңсыз 168 таза болмагы ол иман болып, бұл заһир гибадатыңыз иманды болган соң ғана, парыз болган, сіздің заһирыңыздагы гибадат — батиныңыздагы иманның көлеңкесі, һәм сол иманның нұрланып тұрмағына көрік үшін бұйырылған. Оның үшін ғұламалар иман екеу емес біреу, бір-ақ езгу тагатбірлән нурланады, тагат жоқ болса күңгірттенеді, бәлки сөну қаупі де бар деген. Егер надандар ол

Негіз, тірек.

Құлшылық ету, жалбарыну.

Буйыру, істе деу. 162

Кепшілік. 163

Талап қылу, міндет. 164

Ниет, арнау.

<sup>165</sup> Іс істеу үшін ниет, талап керек. 166

Намаз окыр алдындағы жуыну.

Сырт, сырткы жак. 168 Іш, ішкі жақ.

гибадаттың ішкі сырын ескермей қалса, соны

қылып жүріп, иманы сөнер деген.

Менің қаупім бар, олар хас<sup>169</sup> осы гибадат екең, құданың бізге бұйырганы, біз осыны қылсақ, мұсылмандық кәміл болады деп ойлайды. Ол гибадат күзетшісі еді. Жә, күзетші күзеткен нәрсенің амандығын ойламай, бір ғана ояту тұрмағын, қасл қылса, ол не күзет? Күзеткен нәрсесі қайда кетеді? Мақсат күзетілген нәрсенің амандығы, тазалығы емес пе?

Ей, ишараттан<sup>170</sup> хабарсыздар, қара! Бұл гибадаттан бір ұлкені — намаз, ол намаздан әуелі таһарат алмақ, онан соң намазга шүруг<sup>171</sup> қылмақ, ол таһараттың алды истинжа<sup>172</sup> еді. Мұны берік ойлап тұр. Аяғы екі аяққа мәсіх<sup>173</sup> бірлән бітуші

еді, бұлар һәммасы болмаса көбі ишарат еді.

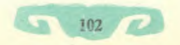
Истинжада к... іңізді жаусыз, сіздің к... іңіздің ешкімге керегі жоқ еді. Онымен сезімді тазалыққа кіргендігінді, кәміл ыхласынды көрсетіп, ішімнің сафлыгының соңында халық көрер, сыртымды да пак етемін һәм көзге көрінбейтін агзаларымды да пак етемін, бүл пактіктің үстінде аллага дұга айтамын деп әзірленесіз.

Енді намаздың аты — салауат 176, салауат дуға

магынасында деген.

Аяқта, мойнында болған мәсхлар — 'ол жумақ емес, өздері де жуулы деп көрсеткен ишараты.

**Дуга.** 



<sup>170</sup> Нагыз.

Бидіру, көрсету.

Kipicy.

<sup>172</sup> Дүзге отырганнан кейін тазалану.

<sup>173</sup> Дәрет алғаннан кейін мәсінің үстін сулы қолмен тарту.

<sup>174</sup> Tasa.

Мүшелерімді.

Намаздан әуелі құлақ қақтыңыз — кіршә алла тагаланы жогарыда деп, мәкан испат 77 етпесен де, бегірек созу әдепсіз болып, күнә дариясына гарык болдым, ягни дүние әуесіне гарық қылмай қолымнан тарт, ягни құтыларлық жәрдемдерінің ишараты. Онан соң қиамда<sup>178</sup> тұрып қол багламақ — құл

кожа алдында тұрмақ, бұқара патша алдында тұрганнан артық алланың қадірлілігіне<sup>179</sup> өзінің гажиздыгына 180 ыкрарының 181 беріктігін көрсеткен ишараты.

Қыблага қарамақ — кіршә, құдай тағалаға ешбір орын мүмкін емес болса да зиаратын<sup>182</sup> парыз еткен орынга жүзін қаратып, сондағы дұғадай қабылдыққа жақын болар ма екен деген ишараты.

Онан соң қира'әт в яғни сурәһи фатиха оқибірақ сөз узарады. Ол фатиха мунда

сүресінің магыналарында көп сыр бар.

Рукуг<sup>184</sup> бас урмак — алдында куда хазірге

уксас, ол да — ишарат.

Сәжделер<sup>185</sup> әуелі жерден жаралғанына ықрары, екіншісі және жерге қайтпағына ықрары, бас көтермек және тіріліп, сұрау бермегіне ықрарының ишараты.

Қадагату л-ахир<sup>186</sup> — дұганың ақырында аллаға тахайат<sup>187</sup>, одан тәшәһһуд<sup>188</sup> одан салуат, пайгамбарымыз сэллаллаһу галайһи уәсәлләмгә айтпақ

Орын бар деу.

Намаз окығанда түрегеп тұру.

Кушті. 180

Элсіздігіне.

Мойындауының.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Зиграт. 183 OKV.

<sup>184</sup> Намаз оқығанда тізеге қол қойып еңкею.

Намаз окығанда жерге тигізу. 186 Намазда кейінгі, соңғы отыру.

Салем.

Куалік беру.

ушін ең акыргы сәлембірлән тауысасыз, ягни алла тагаладан не тілеп дүга қылдыңыз. Ол дүга қазинасы күллі мұсылмандарды ортақтастырып, оларга да сәләмәтшілік тілеп һәм рақымет тілеп бітіресіз.

Жә, бұл сөзден не гибрәтлендік?!

### ОТЫЗ ТОҒЫЗЫНШЫ

Рас, бұрынгы біздің ата-бабаларымыздың бұл замандагылардан білімі, күтімі, сыпайылыгы, тазалыгы томен болган, бірақ бұл замандагылардан артық екі мінезі бар екен. Ендігі жұрт ата-бабаларымыздың мінді ісін бір-бірлеп тастап келеміз, әлгі екі мінезін біржола жогалтып алдық. Осы күнгілер өзге мінезге осы өрмелеп ілгері бара жатқанына қарай, сол аталарымыздың екі ғана тәуір мінезін жогалтпай түрсақ, біз де ел қатарына кірер едік, мінез жоқ болған соң, әлгі үйренген өнеріміздің бәрі де адамшылыққа ұқсамайды, сайтандыққа тартып барады. Жұрттықтан кетіп бара жатқанымыздың бір үлкен себебі сол көрінеді.

Ол екі мінезі қайсы десең — әуелі — ол заманда ел басы, топ басы деген кісілер болады екен. Көші-қонды болса, дау-жанжалды болса, билік соларда болады екен. Өзге қара жүрт жақсыжаман өздерінің шаруасымен жүре береді екен. Ол ел басы, топ басылары қалай қылса, қалай бітірсе, халықта оны сынамақ, бірден-бірге жүгірмек болмайды екен. "Қой асыгын қолыңа ал, қолайына жақса, сақа қой", "Бас-басына би болсан, манар тауга сыймассың, басалқаныз бар болса, жанган отқа күймессің" деп, мал айтып тілеу қылып, екі тізгін, бір шылбырды бердік саган, берген соң, қайтып бұзылмақ түгіл, жетпегенінді жетілтемін деп, жамандығын жасырып, жақсылығын асырамын деп тырысады екен. Оны зор тұтып, әулие тұтып,

онан соң жақсылары да көп азбайды екен. Бәрі өз бауры, бәрі өз малы бөлган соң, шыныменен жетесінде жоқ болмаса, солардың қамын жемей қайтеді?

Екіншісі — намысқор келеді екен. Ат аталып, аруақ шақырылған жерде ағайынға, өкпе, араздыққа қарамайды екен, жанын салысады екен. "Өзіне ар тұтқан жаттан зар тұтады" деп, "Аз араздықты қуған көп пайдасын кетірер" деп, "Ағайынның азары болса да, безері болмайды" деп, "Алтау ала болса ауыздағы кетеді, төртеу түгел болса, төбедегі келеді" десіп, "Жол қуған қазынаға жолығар, дау қуған бәлеге жолығар" десіп.

Кәніки, енді осы екі мінез қайда? Бұлар да арлылық, намыстылық, табандылықтан келеді. Бұла-

радан айрылдық.

Ендігілердің достығы — бейіл емес, алдау, дүшпандығы — кейіс емес, не күндестік, не тыныш отыра алмагандық.

### **КЫРҚЫНШЫ**

Зинһар, сендерден бір сұрайын деп жүрген ісім бар.

Осы, біздің қазақтың өлген кісісінде жаманы жоқ, тірі кісісінің жамандаудан аманы жоқ болатуғыны қалай?

Қайраты қайтқан шал мен жастың бәрі бітім қылады, шалдар өзді-өзі құрбыдан айрылып азайып отырса да, біріменен-бірінің бітім қылмайтұғыны калай?

Бір елдің ішінде жамагайынды кісі бірге тугандай көріп, іші елжіреп жақсы көріп тұрып, елге келсе, әрберден соң қайта қашқандай қылатұғыны қалай?

Жаттың бір тәуір кісісін көрсе, "жарықтық" деп жалбырап қалып, мақтай қалып, өз елінде сонан артық адам болса да, танымайтұгыны қалай?

Бір жолаушы алыс жерге барган еліне өз елін мақтаймын деп өтірікті сыбап-сыбап, қайтып келген соң, сол барган, корген елін, жерін мақтап өтірікті сыбайтүгыны қалай?

Қай қазақты көрсем де, қай баласы жасырақ болса, оның басынан пәрмене болып жүріп, ержеткен соң суық тартатұғыны қалай?

Біреудің ағайыны торқалы той, топырақты өлімде, адалдық, берекеде алысуға табылмай барымта алалық, үрлалық десе, табыла қоятыны калай? Бәйгеге ат қоссан, атыңды тартыспайтугын агайын, атың келсе, бәйгесіне өкпелейтугыны калай?

Баягыда біреу біреуді пәлен жасымда жарықтық атым арып келе жатқанда пәлен жерге жеткізіп салып еді деп, өлгенше айта жүруші еді. Осы күнде бұл жылғы берген ендігі жылға жарамайтұғыны қалай?

Байдың баласы кедей болса, ұрлық қылуға арланбайды, байға кірісуге арланатұғыны қалай?

Екі жақсы бір елде сүйіскен достығында түра алыспайды. Кейбір антүргандардың тым-ақ тату бола калатыны калай?

Біреуді досым деп ат беріп жүрсең, оған сенің бір дүшпаның келіп бір тай берсе, бұзыла калатыны калай?

Күнде тілін алатұғын достан кейде бір тіл ала қойған дүшпанға кісінің өле жаздайтұғыны қалай?

Көп кісі досым жетілсе екен демейді, егерде бір жетілсе, баганағы досына бітімі жоқ дүшпан сол болатұғыны қалай?

Кей жүрт ақыл айтарлық кісіні іздеп таба алмайды. Қылығының қылшығын танитұғын кісіден қашық жүретұғыны қалай?

Біреу біреудікіне келгенде үйіндегі малының бәрін де айдап келіп, өз үйіне кісі барганда бар малын далага айдап жіберетүгыны қалай?

Тыныштық іздеп таба алмай жүрген жүрт тыныштық көрсе, сәтке түрмай, тыныштықтан жалыға қалатуғыны қалай?

Елді пысық билегені несі? Пысықтың бәрі кедей келетуғыны несі?

Тоқал қатын өр келетүгыны несі? Кеселді кісі ер келетүгыны несі? Кедей кісінің кер келетүгыны несі?

Нәпсісін тыйып, бойын тоқтатқан кісінің жаман атанып, нәпсісі билеп, мақтанға еріп пәле

шыгарган кісі мықты атанатуғыны несі?

Қазақтың шын сөзге нанбай, құлақ та қоймай, тыңдауга қөлы да тимей, пәлелі сөзге, өтірікке сүттей ұйып, бар шаруасы судай ақса да, соны әбден естіп ұқпай кетпейтұғыны қалай?

### КЫРЫҚ БІРІНШІ

Қазаққа ақыл берем, түзеймін деп қам жеген адамга екі түрлі нәрсе керек.

Әуел — бек зор өкімет, жарлық қолында бар кісі керек. Үлкендерін қорқытып, жас балаларын еріксіз қолдарынан алып, медреселерге беріп, бірін ол жол, бірін бүл жолга салып, дүниеде есепсіз гылымның жолдары бар, сол әрбір жолда бір медресе бар, соларга тоздырып, бірін сен бүл жолды үйрен, сен ол жолды үйрен деп жолга салып, мүндагы халыққа шыгынын төлетіп жіберсе, хәтта қыздарды да ең болмаса мұсылман гылымына жіберіп, жақсы дін танырлық қылып үйретсе, сонда сол жастар жетіп, бұл аталары қартайып сөзден қалганда түзелсе болар еді.

Екінші — ол адам есепсіз бай боларга керек. Аталарын пәралап, балаларын алып, бастапқы айтқандай жолга салып, таглым берсе, сонда түзе-

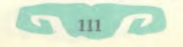
лер еді.

Енді мүндай халықты еріксіз қорқытып кондірерлік күш-қуат ешкімге бітпейді. Ол баланы қазақтың бәрін паралап көндірерлік дәулет бір кісіге бітуге мүмкін де емес.

Қазақты я қорқытпай, я параламай, ақылменен, не жерлеп, не сырлап айтқанменен еш нәрсеге көндіру мүмкін де емес. Етінен откен, сүйегіне жеткен, атадан мирас алган, ананың сүтіменен біткен надандық әлдеқашан адамшылықтан кетірген. Өздерінің ырбаңы бар ма, пыш-пышы бар ма,

гуілдегі бар ма, дүрілдегі бар ма — сонысынан дүниеде сшбір қызықты нәрсе бар деп ойламайды, ойласа да бүрыла алмайды, сөз айтсаң, түгел тыңдап тұра алмайды, не көңілі, не көзі алаңдап тұрады.

Енді не қылдық, не болдық!



### ҚЫРЫҚ ЕКІНШІ

Қазақтың жаманшылыққа үйір бола беретүғынының бір себебі — жүмасының жоқтығы. Егер егін салса, я саудаға салынса, қолы тиер ме еді? Ол ауылдан бұл ауылға, біреуден бір жылқының майын мініп, тамақ асырап, болмаса сөз аңдып, қулық, сұмдықпенен адам аздырмақ үшін, яки азғырушылардың кеңесіне кірмек үшін, пайдасыз, жұмыссыз қаңғырып жүруге құмар. Дүниелік керек болса, адал еңбекке салынып алған кісі ондай жүрісті иттей қорлық көрмей ме? Өзінің кәсібін тастап, кезегендікке салына ма?

Малдылар малын өңкей малшыларга, балашагага тапсырып, қолдагы қүдай берген азды-көпті дәулеті қызықсыз көрініп, оның ұры-бөріге жем болып, қарга-жарга ұшырауына шыдайды. "Пышпыш" кеңестен қалып, бір ауылдан бір ауылга барып қулық, сұмдық жасап жүріп, тегін тамақ жеп, ыржыңдасуды қысыратуга шыдамайды. Не үшін десең, халыққа әдет сол болган соң, шаруага пысық, мал багуга, мал табуға пысық ол өнерлі кісіге қосылмайды, я өзі пәле шыгаруға пысық, я сондайлардың сөзін "естігенім, білгенім" деп елге жайып жүріп, ырбандауға пысық өнерлілерге қосылғандай көрінеді.

Сол үшін осы қазақтың іске жараймын дегені өзінің азды-көптісін біреуге қоса салып, "коре жүр, көздей жүр" деп басын босатып алып, сөз аңдып, тамақ аңдып, ел кезуге салынады.

### ҚЫРЫҚ ҮШІНШІ

Адам үгылы екі нәрсебірлән: бірі — тән, бірі — жан. Ол екеуінің орталарында болған нәрселердің қайсысы жибили қайсысы кәсиби оны білмек керек.

Ішсем, жесем демектің басы — жибили, үйықтамақ та соган үксайды. Аз ба, көп пе, білсем екен, көрсем екен деген арзу<sup>3</sup>, бұлардың да басы — жибили. Ақыл, ғылым — бұлар — кәсиби. Көзбенен көріп құлақпен естіп, қолмен ұстап, тілмен татып, мұрынмен иіскеп тыстағы дүниеден хабар алады.

Ол хабарлардың үнамдысы үнамды қалпыменен, үнамсызы ұнамсыз қалпыменен, әрнешік өз суретіменен көңілге түседі. Ол көңілге түсіруші баганағы бес нәрседен өткен соң, оларды жайғастырып көңілде суреттемек.

Ол — жанның жибили қуаты дүр, бірі ұмытпастық жақсы нәрседен көңілге жақсы әсер хасил болып, жаман нәрседен көңілге жаман әсер хасил болу секілді нәрселер. Бұл қуаттар әуелден кішкене гана болады. Ескеріп баққан адам үлкейтіп, үлгайтып, ол қуаттардың қуатын зорайтады. Ескерусіз қалса, ол қуаттың қайсысы болса да жоғалады,

Еріксіз болатын тілек.

Еңбекпен табылған нәрсе.

<sup>3</sup> Тілек, мақсат, армап.

<sup>4</sup> Пайда.

Бүл күндегіге байлық та мақтан емес, ақыл, абырой да мақтан емес, арыз бере білу, алдай білу — мақтан. Бүл екеуі қолынан келген кісі салт атты, сабау қамшылы кедей де болса, аз да болса орны төрде, майлы атқа, майлы етке қолы жетеді. Желөкпелеу, мақтаншақ байларды: "сіз айтсаңыз, отқа түсуге бармын" деп желдендіріп алып, шаруасын қылмай-ақ, малын бакпай-ақ содан алып киімін бүтейтіп киш, тәуір атын мініп алып, қатарлы бір қүрметке жетіп жүре береді.

Ол бай өз тыныштыгын да білмейді. Бос шыгынданганын да ескермейді. Бір кісімен сөйлессе, мұны қайтеміз деп баганагы антұрганмен ақылдасады. Ол сиырдың жоргасы секілденіп, қарайганда жалгыз өзім болсам екен дейтұғын ниетімен және де ақылдасар досы кобейсе, қадірім кетіп қалады деп "Ой, тәңір-ай, соны білмей тұрсыз ба? Ол ана қулық қой,бұл мына қулық қой деп, оган бұйдей салсаң болмай ма!" деп бар оңбаган жауапты үйретіп, амалшылықтың жолын үйретем деп, ол байдың өзін кісіге сенбейтұғын қылады. Және байдың өзіне де адам сенбейтұғын болады. Байдың өз жауабы, өз мінезі оңбай тұрган соң, баганағы кісі бұзылса, әлгі антұрган байға, "мен айтпап па едім, онікі қулық сөз деп, міне көрдің бе?" деп, екіншіде тырп етпейтұғын қылып алады. Ендігі жүрттың ақылы да, тілеуі де, харекеті де — осы.

тіпті жогалмаса да, аз-маз нәрсе болмаса, үлкен

еш нәрсеге жарамайтын болады.

Кімде-кім сырттан естіп білу, көріп білу секілді нәрселерді көбейтіп алса, ол — көп жиғаны бар адам: сынап, орындысын, орынсызын — бәрін де бағанағы жиған нәрселерінен есеп қылып, қарап табады. Бұлай етіп бұл харекетке түсінген адамды ақылды дейміз.

"Қүдай тагала өзі ақыл бермеген соң қайтейік?" демек, "құдай тагала сені менен мені бірдей жаратып па?" демек — құдай тагалаға жала жауып, өзін құтқармақ болғандығы. Бұл — ойсыз, өнерсіз надан адамның ісі.

Оган құдай тагала көрме, есітпе, естіген, көргенінді ескерме, есіңе сақтама деп пе? Ойын күлкімен, ішпек-жемек, ұйықтамақпен, мақтанмен әуре бол да, ішіндегі қазынанды жогалтып алып, хайуан бол деген жоқ.

Кейбіреулер айтады: "Ақыл жибили болмаса да, талап — жибили. Талап берген адам ақылды тапты. Талабы жоқ кісі таба алмады" — дейді. О да

бекер.

Талап балада да бар, оган талас қылуға болмайды. Багана айттық қой, жан қуаты басында кішкене болады, ескермесе жоғалып та кетеді, ескерсе, күтіп айналдырса зораяды деп. Жан қуатыменен адам хасил қылған өнерлері де күнде тексерсең, күнде асады. Көп заман тексермесең, тауып алған өнеріңнің жоғалғандығын және өзіңнің ол мезгілдегіден бір басқа адам болып кеткенінді білмей қаласың. Қай жоғалған өнер ал, мен жоғалдым деп, хабар беріп жоғалады. Енді қусаң, бағанағы әуелгі табуыңнан қиынырақ тиеді.

Жан қуаты дейтүгын қуат — бек көп нәрсе, бәрін мұнда жазарга уақыт сыйгызбайды. Бірақ әрбір өнердің тыстан тауып алып ішке салғанын,

соның тамырын берік ұстап тұруға жараушы еді. Көп заман ескермеген адамнан ол бағанағы өнердің өзінің ең қызықты, қымбатты жерлері жоғала бастайды. Онан соң коп заман өтсе, сол өнерді сақтайтұғын қуаттың өзі де жоғалады. Онан соң қайта кәсіп қылуға болмайды.

Бүл қуаттың ішінде үш артық қуат бар, зинһар соны жогалтып алу жарамас, ол жогалса, адам

угылы хайуан болды, адамшылықтан шықты.

Біреуі орысша "подвижной элемент"— деп аталур. Ол не нәрсе? Не көрдін, не есіттін, әрнешік білдін, соны тездікпенен ұғып, ұққандықпенен тұрмай, арты қайдан шығады, алды қайда барады, сол екі жағына да ақылды жіберіп қарамаққа тез қозған жібереді. Егер бұл болмаса, көп білуге көп оқу онды пайда да бермейді. Керекті уақытында ойламай, керекті уақытында қылмай, керекті уақытында айтпай, дәйім уақытынан кеш қалып, "Әй, әттеген-ай! Үйтуім екен, бұйтуім екен" деп, өмір бойы гафил болып-ақ отырганың.

Біреуін орысша "сила притягательная однородного"— дейді. Ол — бір нәрсені естіп, көріп білдін, хош келді, кәзір соган ұқсағандарды тексересін. Түгел ұқсаған ба? Яки бір гана жерден ұқсағандығы бар ма? Әрнешік сол іске бір келіскен жері бар нәрселердің бәрін ойлап, білгенін тексеріп, білмегенін сұрап, оқып, бөтеннен хабарланып білмей, тыншытпайды.

Үшіншісі, орысша "впечатлительность сердца"— цейді, ягни жүректі мақтаншақтық, пайдакүнемдік, кеңілдік, салгырттық — бүл төрт нәрсебірлән сірлетпей таза сақтаса, сонда сырттан ішке барган эр нәрсенің суреті жүректің айнасына анық рәушан юлып түседі. Ондай нәрсе түла бойыңа жайылады, ез үмыттырмайды. Егер де баганагы төрт пәрсемен жүректің кірлетіп алсаң, жүректің айнасы

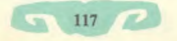
бүзылады, я қисық, я күңгірт көрсетеді. Енді ондай нәрседен оңды ұғым болмайды.

Әрнешік тән қуатыменен сырттан тауып, сыртта сақтайсыз, оның аты дәулет еді. Оның да неше түрлі кеселі, кесепаты бар нәрселерін білмесең, сақтай алмаушы едің гой. Соган ұқсаған іштегі жан қуатыменен жиған нәрсенің аты ақыл, ғылым еді гой. Оның да неше түрлі кеселі, кесепаты тиер нәрселері бар. Оны білмесең, бақпасаң — айрыласың. Және әрбір жақсы нәрсенің өлшеуі бар, өлшеуінен асса — жарамайды. Өлшеуін білмек — бір үлкен керек іс. Ойланбақ жақсы, іске тіпті салынып кеткен кісі ойын байлай алмай, қияли болып та кеткені болады.

Ішпек, жемек, кимек, күлмек, көңіл көтермек, күшпак, сүймек, мал жимак, мансап іздемек, айлалы болмак, алданбастық — бүл нәрселердің де өлшеуі бар. Өлшеуінен асырса, боғы шығады.

"Ненің қызығын көп іздесең, сөның күйігін бір тартасың" деген бүрынғы ғалымдар. Баз махфи олмая ол, мен айтқан үш қуаттың ішінде екеуі, ягни "сила притягательная однородного" бірлән "подвижной элемент"— бүл екеуі қосылып түра түрган нәрсе, күллі пайда да бүлардан шығады, уа күллі зарар да бүлардан шығады. Мансап сүйгіштік, мақтаншақтық, ашуланшақтық, өтірікшілік, осыған үксаған әрбір маскүнемдікке тартып, қүмар қылып, ақылдан шығарып жіберетүгын нәрселер осы екеуінен болады. Бүларды түбегейлеткенде жақсы нәрселерді түбегейлетіп, жаман нәрселерден, ягни жоғары айтылмыш секілді адамшылықтан шығарып, құмарпаздыққа салып жіберетүгын нәрседен бойды ерте тыйып алуға керек.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Айтылмай жасырын қалмасын.



Пайда, залалды айыратүгын куаттың аты акыл еді гой. Бір акыл куатыбірлән мұны тоқтатып болмайды. һәм ақыл, һәм қайрат — екі мықты қуат қосылып тоқтатады. Ол екеуі кімде бар болса, бағанағы екі куат мұнан салсаң онан шығатын бір жорға атпенен тең.

Егерде бүл екі қуаттың екеуі де аз болса, яки бірі бар, бірі жоқ болса, бағанағы екі қуаттар — бір басы қатты асау ат, жүгенсіз тауға ұра ма, тасқа ұра ма, суға ұра ма, жарға ұра ма — құдай білсін, әйтеуір жолда көрген есті, ақылы дұрыс адамдар әлі де сұрамай да қалады. Сенде ерік жоқ. Екі етек жайылып, екі көзің аспанда,

масқара болып кеткенің өлгеніңше.

### ҚЫРЫҚ ТӨРТІНШІ

Адам баласының ең жаманы — талапсыз. Талап кылушылар да неше түрлі болады. һәм талаптың өзі де түрлі-түрлі. һәм сол талаптардың қайсысының соңына түссе де, бірінен-бірі өнерлі, түрлаулырақ келеді. Уа, ләкин адам баласы я талапты, я талапсыз болсын, әйтеуір "бәрекелдіні" керек қылмайтұғыны болмайды. Әрнешік, орынсыз ба, орынды ма, "бәрекелді" деушіні көңіл іздеп түрады.

Адам баласы өзі кай жолда, қай, майданда жүрсе, сол майдандағы кісімен сырлас болады. Аның үшін өзге жолдағылардан "бәрекелдіні" оңды күтпейді. Маған "бәрекелді" десе, осы өзімменен серіктес, сырлас осылар "бәрекелді" дер дейді.

Талаптың шінде адам баласы көбінесе басына кәдір іздеп, сол талапта болады. Біреуі мал қуып жатыр. Сарандықпен, арамдықпен, әйтеуір мал тапсам, "Мал тапқан ердің жазығы жоқ" дейтүғын, "Малдының беті жарық" дейтүгын мақалға сеніп, халықтың түріне қарай, ит те болса, малдыны сөге алмайды деп, бұл мал һәм пайда, һәм қасиет болады бойыма дейді. Мұнысы рас, қазақтың өз құлқына қарағанда, бірақ адамдыққа, ақылға қарағанда, қазақ түгіл, көніл жиіркендіретұғын іс.

Осыган орай біреу қажеке атанамын, біреу батыреке атанамын, біреулер білгіш, қу, сүм атанамын деп сол харакетте жүр. Әрқайсысы қазаққа

бұлдамақ та болып, басына "осыным бірсыпыра елеу азық болар" деген талаппен қылып жүр.

Мүнысы қазақтың тамырын ұстап-ұстап қарайды-дагы, "мынаны алып келіп берсе, қымбат алгандай екен, осы күнде мына бір істің біраз пұлы бар екен" деп, қазақтың бетінен оқып, ізденген талап болмаса, кітап бетінен оқып іздеген талап емес.

Аның үшін кітап сөзіменен ізденген талап болса, әуелі көкіректі тазалау керек дейді, онан соң гибадат қыл дейді.

Қазақтың бетіне қарап, содан оқыған болса, ол талабынды қыла бер, көкіректі дым тазалаймын деме, оны кім көріп жатыр, ішінде қатпар көп болмаса, күт-берекеге жағымды болмайды дейді. Енді осыған қарап қайдан оқып, үмтылған талап екенін білерсің.

### ҚЫРЫҚ БЕСІНШІ

Құдай табарака уатағаланың барлығының үлкен дәлелі — неше мың жылдан бері әркім әр тұрлі сөйлесе де, бәрі де бір ұлкен құдай бар деп келгендігі, уа һәм неше мың тұрлі діннің бәрі де ғаделет, махаббат құдайға лайықты дегендігі.

Біз жаратушы емес, жаратқан көлеңкесіне карай білетүгын пәндеміз. Сол махаббат пен гаделетке қарай тартпақпыз. Сол алланың хикметін біреуден біреу анығырақ сезбекпен артылады.

Инандым, сендім демек инандырамын,

сендіремін деген емес.

Адамшылықтың алды — махаббат, гаделет сезім. Бұлардың керек емес жері жоқ, кіріспейтүгын да жері жоқ. Ол — жаратқан тәңірінің ісі. Айгыр биеге ие болмақта да махаббат сезім бар.

Бүл гаделет, махаббат сезім кімде көбірек болса, ол кісі — галым, сол — гакил. Біз жанымыздан ғылым шыгара алмаймыз, жаралып, жасалып койган нәрселерді сезбекпіз, көзбен көріп, ақылмен біліп.



### поэмалар



### ЕСКЕНДІР\*

Осы жүрт Ескендірді біле ме екен? Македония Шаһары оган мекен. Филипп патша баласы, ер көңілді, Мақтан сүйгіш, қызганшақ адам екен.

Филипп өлді. Ескендір патша болды, Жасы әрең жиырма бірге толды. Өз жүрты аз көрініп, көршілерге Көз алартып қарады оңды-солды.

Сұмдықпен әскер жиып қаруланды, Жақын жерге жау алып тұра аттанды. Көп елді күтінбеген қырды, жойды, Ханды өлтіріп, қаласын тартып алды.

Жазасыз жақын елдің бәрін шапты, Дарияның суындай қандар ақты. Шапқан жердің бәрін де бодан<sup>1</sup> қылып, Өкіметпен қолына тартып апты.

Ескендір елде алмаган хан қоймады, Алган сайын көңілі бір тоймады. Араны барган сайын қатты ашылып, Жердің жүзін алуға ой ойлады.

Қанішер қаһарлы хан ашуы көп, Атагынан қорқады жүрт қайгы жеп.

Бодан — бағыну, орыстың подданный деген сөзінен шыққан.

Сол күнде қошеметші айтады екен: Ханның ханы, патшаның патшасы деп.

Атагы талай жерге оның жетті, Жердің жүзін алуға талап етті. Есепсіз әскер ертіп, жарақтанып, Есіткен елдеріне жүріп кетті.

Алдынан шыга алмады ешкім мүның, Бәрін де алды, қорқытты жолдағының. Жан шықпады алдынан, тоқтауы жоқ, Жер жүзін жеке билеп алмақшының.

Жүре-жүре бір елсіз шөлге түсті, Алып жүрген суының бәрін ішті. Адам, хайуан бәрі де бірдей шөлдеп, Басына құдай салды киын істі.

Сандалды сар далада су таба алмай, Шолдеген жүрт қайтеді бос қамалмай? Қызметкердің бәрін де өлтірмекші Болыпты, шөлдегенге шыдай алмай.

Мысалы астындағы ат о дагы үшты, Ескендір де атының жалын қүшты. Жалтырап сәуле берген бір нәрсеге Патшаның ат үстінде көзі түсті.

Барса, бір сылдыр қаққан мөлдір бұлақ, Таспадай бейне арықтан шыққан құлап. Түсе сала Ескендір басты қойды, Ішсе, суы өзгеше, тәтті тым-ақ.

Кепкен балық келтіртті сонда түрып, Сол суға балықты алды бір жудырып. Исі, дәмі өзгеше болып кетті, Таң қалды мұның бәрін суға жорып. Ескендір қолына айтты: "Бұл неткен су? Бәрін де ішіп, бұл суға бетінді жу! Бір бай елден осы су шыққан шығар, Өрлеп барып, үстіне тігелік ту.

Бүл салқын, тәтті суга қаныңыздар, Шаш келер маган жан жоқ наныңыздар. Менен қалмай, бұл суды шапшаң өрлеп, Талқан қылып шаһарын алыңыздар!"

Жарлық шашты, қол жүрді суды өрлей, Шаһарына жеткенше дамыл көрмей. Көкпеңбек темір киген оңкей батыр Тарттырып жөнеледі сырнай-керней.

Сол әскер суды өрлеп талай жүрді, Судың басы бір құзар шатқа кірді. Шаттың аузын бекіткен алтын қорган, Қақпасы бекітулі, көзі көрді.

Қақпаны ашайын деп хан ұмтылды, Тұтқасын өлай-бұлай қатты жұлды. Аша алмады қақпаны, үміт үзді, Ақылдасып тәуір-ақ амал қылды.

Ескендір тоқтау кормей өскен жан ғой, Келмей ме тоқтаусыздың бәрі даңгой? Дел-сал болып бәрі де қайта шықты, Алысып әл келмесін байқаған гой.

Долдықпен хан Ескендір ашуланды, Ашуланып қақпаға жетіп барды. Қақпаны дүбірлетіп қағып-қағып: — Қақпанды аш!— деп барынша айғай салды. Қақпаның ар жагынан біреу келді, Күзетшісі сол екен, дыбыс берді. — Қақпаны саған ашар рүксат жоқ, Бул — құдайға бастайтын қақпа,— деді.

- Білмесен, мен Ескендір патша деген, Жер жүзінің соғыста бәрін жеңген. Қақпаңды аш, хабарынды айт, білдір маган, Қорлығым өзім туып көз көрмеген.
- Мықтымын деп мақтанба ақыл білсең, Мықты болсан, өзіннің нәпсінді жең! Іші тар көре алмастың біреуі сен, Ондай кісі бүл жерге келмейді тең.
- Талпынган талаппенен мен де бір ер, Көп жүрдім, кездей келді көрмеген жер. Ең болмаса, халқыма көрсетейін, Сый қылып, белгі болар бір нәрсе бер.

Қақпадан лақтырды бір орамал, Сыйым — осы, есерім, мынаны ал! Ішінде бір нәрсе бар ақыл берер, Апар-дагы, ойланып, көзінді сал!

Орамалды қуанып қолына алды, Сый алдым деп халқына қайта барды. Қараса ішіндегі бір қу сүйск, Бул не еткен мазағы деп аң-таң қалды.

Ашуланып сыйына болды кекті, — Ең болмаса білмеді сый бермекті: — Осы менің теңім бе?— деп ақырып, Лақтырып жіберді сол сүйекті.

Жолдасы Аристотель ақылы мол, Лақтырган сүйекті алады сол.



Ханга айтты: "қасиет бар бұл сүйекте Көзіңе көрсетейін, хабардар бол".

Сол күнде Аристотель — жеке дара, Ақыл сөзін тыңдамай бар ма шара: — Таразыны әкел де, сүйекті сал, Бір жағына алтын сап, өлшеп қара!

Бұл сөзге Ескендір де қарай қалды, Таразыны құрдырып, ортаға алды. Қанша алтынды күміс пен салса-дағы, Бір кішкентай сүйекті аудармады.

Мұны көріп, Ескендір аң-таң қалды, Бар қаруын алтынға қоса салды. Енді қайтер екен деп қарап еді, Бұрынғыдан қу сүйек ауырланды.

Аристотель хакімге1 патша келді: — Мына сүйек қазнаның бәрін женді. Бұл сүйекті басарлық нәрсе бар ма? Ақылыңмен ойланып тапшы!— деді.

Хакім жерден топырақ алып барды, Бір уыстап сүйекке шаша салды. Ана басы сылқ етіп жерге түсіп, Сүйек басы жоғары шығып қалды.

Ескендір мүны көріп аз түрады, Хакімді аулақ жерге шақырады. — Таң қаларлық іс болды мүның өзі, Мәнісін айтып берші,— деп сүрады.

Бұл адам көз сүйегі,— деді ханга,—
 Тоя ма адам көзі мың мен санға?

Хакім (арапша) — ғалым, оқымысты, данышпан.



Жеміт көз жер жүзіне тоймаса да, Өлсе тояр көзіне құм құйылғанда.

Кәпір көздің дүниеде араны үлкен, Алған сайын дүниеге тоя ма скен? Қанша тірі жүрсе де, өлген күні Өзге көзбен бірдей-ақ болады екен.

Ашуланба, ей, патшам, айтайын дат: Алтын қақпа бермеді сізге рұқсат. Сый сұрадың, бергені — бір қу сүйек, Мұны көріп, алыңыз сіз де гибрат!

Ойлап-ойлап патшаның мойны түсті, Құдайым көрсетті деп бұл бір істі. Бекерлік екен менің бұл ісім деп, Қолын алып жұртына қайта көшті.

Аз-ақ сөз айттым, бітті бұл әңгіме, Мүны бір өзге сөздің бірі деме. Қарның тойса, қайгырма мақтан үшін, Тоймас көзің толар деп қайгы жеме.

Қу өмір жолдас болмас, әлі-ақ өтер, Өз күлкіне өзің қарық болма бекер! Ұятың мен арыңды малға сатып, Ұятсызда иман жоқ, түпке жетер.

Мақтанасың біреуге мақтасын деп, Шаужайымнан еш адам қақпасын деп, Сен кеткен соң артыңнан күліп қалар, Антұрганнан құдайым сақтасын деп.

Ақылсыз өзін мақтап былжырайды, Бойыңа өлшеп сойлесең, нең құрайды? Жақсы болсаң, жарықты кім көрмейді, Өз бағанды өзіңнен кім сұрайды?!



### MACFYT

Я, алла, құрметіне достың Махмұт1, Тілге яр бер, берілсін туғры мақсұт. Арун-Рашид халифа заманында Багдатта бір жігіт бар аты, Масгұт.

Шаһардан бір күн Масгүт шықты тысқа, Барды да кезі келіп бір жұмысқа? Бір ұры бассап тонап жатқан жерде Кез болды бір бишара шал байгұсқа.

Шал байгус айгайлады аттан салып, Айырып алган жан жоқ оны барып. Кім де болса бір ерлік қылайын деп, Масгут ушты урыга ондайланып. Масгутты уры шапты қылышпенен, Тәуір-ақ жан сақтапты жұмыспенен. Есен-аман шал-дағы құтылыпты, Масгуттан жау қашқан соң ұрыспенен. Масгутка келді әлгі шал көзін тіктеп. Көрсе, бастан ағып тұр қан дірдектеп. Муның қарзын мен де өтеп кетейінші, Жігіт қой ер көкірек, жау жүрек деп: - Ей, жігіт, не қылсаң да, ер екенсің, Көргейсің ерлігіннің берекесін. Себеп боп мені ажалдан сен айырдың, Маган қылған қарызыңды алла өтесін!

Мухамбеттің лақап аты.

Бай емен, батыр емен, хан емеспін, Атақты артық туған жан емеспін. Себеп болып айырдың мені ажалдан, Жақсылықты білмейтін шал емеспін.

Мен — бір шал дүниеде жиһан кезген, Ертең түсте кетемін шаһарыңыздан. Ертерек пәлен жерден тосып тұрып, Алып қал бір базарлық, жаным, бізден.

Пүл үшін қызықпассың, сен де — бір ер, Сені маган кез қылған пәруардигер. Бір құданың хақы үшін мен тілеймін, Қабыл көр, сертім үшін қолыңды бер!

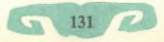
— Ұрыға жібермедім мен намысты, Кім бұлдар мұндай-мұндай қылған істі. Алла хақы деген соң амал да жоқ, Барайын деп уәде етіп қол қағысты.

Ол жерге ерте түрып жігіт барды, Шал да душар алдынан бола қалды. Қолынан ұстап алып, ертіп барып, Далада бір бұзылған тамға апарды.

Барса тамга бір гүл түр солқылдаган, Басында үш жеміс бар былқылдаган: Бірі — ақ, бірі — қызыл, бірі — сары, — Тандап ал мен берейін бірін саган.

Агын жесең, ақылың жаннан асар, Сарыны алсаң, дәулетің судай тасар, Егер де қызыл жеміс алып жесең, Ұргашыда жан болмас сенен қашар.

Ол жігіт шал сөзіне құлақ салды., Көзін темен жіберіп, аз ойланды. Ақ пен сары екеуін алмаймын деп, Қызыл жеміс жеймін деп қолқа салды.



— Мен беремін, танбаймын айта тұра, Өкінбесең түбінде жүре-бара Ақ пен сары екеуін алмағаның Мәнісін айтсан екен, жаным, сірә.

— Мен болсам, егер, агын жемек дедім, Ақылды болдым елден бөлек дедім. Мен ақылды билемен не қылсам да, Ақыл мені билесе керек дедім.

Ақылды жан табылмас маган сырлас, Көріне тентек көп надан мойын бұрмас. Әділетсіз, ақылсыз, арсыздарды Көре тұра, көңілде тыныштық тұрмас.

Адам дертті болмай ма құса тартып, Түщы үйқы үйқтай алмай түнде жатып. Ептеп багып, есерге ем таба алмай, Тәтті тамақ жей алман дәмін татып.

Сарыны жеп, мен болсам байдың өзі, Аузында тамам жанның болдым сөзі. Пәленшеден бір нәрсе алсақ-ау деп, Тігілер жан біткеннің маған көзі.

Жүрт күндер жүрттан артық байлық үшін, Бүлдайды біреу күшін, біреу түсін. Не қылса да, надандар алмақты ойлар, Мал антүрган күйдіріп елдің ішін.

Еңбексіз мал дәметпек — қайыршылық, Ақылды елге, ар болар ондай қылық. Оны ойларлық бұл күнде адам бар ма? Пайда ойламай қылады кім татулық?

Берсен қалар оларда несі ардын? Бермесен, сен-дагы ит бірге болдың, Не өзің ит, немесе бар елің ит, Дауасыз бір пәлеге міне қалдың.

Қызылды жесем, мені әйел сүйер, Арамдыққа жүрмесем, не жан күйер? Ұргашы да көп жан гой, досым болса, Деп едім бір пайдасы маган тиер.

Еркектің еркек адам болса қасы, Қатын, шеше, қызы жоқ кімнің басы? Хан қаһар, қара кісі қастық қылса, Сонда ұрғашы болмай ма арашашы?

Тегінде адам басы сау бола ма? Бойында тексерілмес дау бола ма? Ері ашу айтса әйелі басу айтып Отырса, бүрынгыдай жау бола ма?

Соны ойлап, қызыл жеміс мен таңдадым, Берсеніз жемек болып бел байладым. Топа-торсақ бұл сөзді айтқаным жоқ, Басыңда-ақ ойлап тегін абайладым.

Бүл сөзге салып түрды шал қүлағын. — Ендеше тауып айттың, же, шырағым. Ақыл, дәулет әуелден өзінде екен, Өміріңмен артылсын, жаным бағың!

Бұл шал бөтен шал емес, Қыдыр еді, Ебін тауып даруға кезі келді. Сөзіне, ақылына, қылығына Разы болғаннан соң, бата берді.

Сол Масгүт Қыдыр шалдан бата алыпты, Соңында Шәмсі-жиһан атаныпты. Магнасы: "бүл дүниенің күні" деген, Жетіліп бізге гибрат коз қалыпты.

Сол заманда-ақ надандар шырыш<sup>2</sup> бұзған, Жалғанның дәмін бұзып қауіп қылғызған.

Діни ұғым бойынша керемет несі, мәңгі өлмейтін жан. Ш ы р ы ш — тыныштық, ынтымақ.

Ақыл мен мал екеуін асырай алмай, Арашашы іздепті қатын, қыздан.

Ендігіге не сұрау бұл жалғанда? Ақыл-ой, ар-намыс жоқ еш адамда. Өлген мола, тұған жер жібермейді, Әйтпесе тұрмас едім осы маңда.

Сол Масгүт халифага уәзір<sup>3</sup> бопты, Тарқатыпты алдынан көп пен топты. Баганагы Қыдыр шал бір уақытта Түсінде аян беріп жолыгыпты.

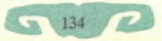
— Ей, балам, пәлен күні жауын жауар, Сол жауынның суында кесапат бар: Жеті күн жынды болар суын ішкен, Жеті күн өткеннен соң және оңалар.

Ол судан таман суга су құйылар, Сел болып, судың бәрі кесел болар. Ертерек таза судан су жиып ал, Бұл — хабарым, сақтансаң, жаным, жарар.

Бұл сөзбен халифаға Масгүт барды, Хабарын естіген соң хан да аңгарды. Айтқан кезі жақындап келген шақта, Ертерек таза судан құйып алды.

Болган соң уәделі күн, жауын жауды, Судан ішкен жынды боп, ақылы ауды. Күні-түні шуласып, таласады, Ұмытты тамақ жеу мен және үйқтауды.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Уәзір (арапша) — шағын елдердегі патша, шаһ, хан, сұлтан сияқты мемлекет бастықтарының ақылдас адамы, солардың белгілі бір ісін басқаратын әкім.



Бүлар шулап бір күні келді ордаға, Хан мен уәзір қарайды тамашаға. Бәрі де есі шығып, жынды болған, Бос шулап жүр кіші іні, үлкен аға.

Ол халқының алдына жақын барды, Соз айтып әрбір түрлі, ақыл салды: Бір кеселге байгүстар, жолығыпсың, — Үйіне бар, үйктандар!— деп шығарды.

Олар шықты есіктен ханга өкпелеп, Көшеден шулап және жылаган көп: "Хан мен уәзір ақылдан айрылыпты, Өлтірейік екеуін, жынды екен",— деп.

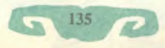
Өлтіргелі ордаға қайта жүрді, Бұлардың сөзін естіп хан да көрді: Бұрынгыдан мұнысы қиын болды: — Ойбай, уәзір, ақыл тап, қайттік?— деді.

— Құтылар хал болмады мына дудан, Біз де ішпесек болмайды жынды судан. Өлтірер өңкей жынды бізді келіп, Жынды деп есі дүрыс бізді қуған.

Екеуі жынды судан ішіп салды, Құтырып көп алдына жетіп барды. Өңкей жынды байқамай айтыппыз деп, Құлдық, ұрып, бұларға көп жалбарды.

Сонымен бет-бетімен тарқап кетті, Әйтеуір, тарқайтұғын уақыт жетті. Көрдің бе, көп тентектің қылған ісін? Еріксіз есті екеуін есер етті.

Көптің бәрі осындай, мисал етсең, Көп айтты деп алданып, уагда күтсең. Ғапіл боп көп нәрседен бос қаласың, Аңдамай көп сөзімен жүріп кетсең.



# книга слов.





### СЛОВО ОБ АБАЕ

Ибрахим мырза жил в казахской степи, потому и не получил должного признания в мире. А был он гениальным поэтом, просветителем, философом. Он родился в ничтожной среде и прожил унизительную жизнь.

ШАКАРИМ

Первый поэт казахов Абай Кунанбаев. Ни в раннем, ни в позднем периоде истории казахов не известно имя поэта, превосходящего его по величию духа.

AXMET

Насколько мы будем удалены от дня смерти Абая, настолько будем сближаться с ним духовно, в этом не может быть и крупицы сомнения. Положение народа не может оставаться неизменным, со временем народ просветится, напитается плодами знаний и искусства, слава Абая будет расти изо дня в день. Потянутся люди к праху Абая, называя его первым своим поэтом, и тогда светом любви продлятся и укрепятся узы между народом и Абаем. Нам не суждено стать свидетелями тех дней, но дух наш услышит их и возрадуется.

**МИРЖАКУП** 

Природа Абая, голос Абая, дыхание Абая — это дыхание времени, голос самого народа. Сегодня голос поэта сливается с нашими голосами, крепнет и набирает новую мощь.

**MYXTAP** 

## СЛОВ О ПЕРВОЕ

Хорошо я жил или плохо, а пройдено немало: в борьбе и ссорах, судах и спорах, страданиях и тревогах дошел до преклонных лет, выбившись из сил, пресытившись всем, обнаружил бренность и бесплодность своих деяний, убедился в унизительности своего бытия. Чем теперь заняться, как прожить оставшуюся жизнь? Озадачивает то, что не нахожу ответа на свой вопрос.

Править народом? Нет, народ неуправляем. Пусть этот груз взвалит на себя тот, кто пожелает обрести неисцелимый недуг, или пылкий юноша с неостывшим сердцем. А меня сохрани Аллах от непосильного бремени.

Умножать ли стада? Нет, не стоит заниматься этим. Пусть дети растят скот, коль им надобно. Не стану омрачать остатки дней своих, ухаживая за скотом на радость проходимцам, ворам и попрошайкам.

Заняться наукой? Как постичь науку, когда не с кем словом умным перемолвиться? Кому передать накопленные знания, у кого спросить то, чего не знаешь? Какая польза от того, что будешь сидеть в безлюдной степи, разложив холсты, с аршином в руке? Знания оборачиваются горечью, приносящей преждевременную старость, когда нетрядом человека, с кем можно поделиться радостью и печалью.

А может, посвятить себя богослужению? Боюсь, не получится. Это занятие требует полного покоя

и умиротворения. Ни в душе, ни в жизни не ведаю покоя, уж какое благочестие среди этих лю-

дей, в этом краю!

Воспитывать детсй? И это мне не под силу. Воспитывал бы, да не ведаю как и чему учить? Какому делу, с какой целью учить, для какого народа воспитывать их? Как наставить, куда направить, когда сам не вижу, где бы дети могли приложить свои знания? И здесь не нашел я себе применения.

Наконец решил: бумага и чернила станут отныне моим утешением, буду записывать свои мысли. Если кто найдет в них нужное для себя слово, пусть перепишет или запомнит. Окажутся не нужными мои слова людям — останутся при мне.

И нет у меня теперь иных забот.

### второе

В детстве мне приходилось слышать, как казахи смеялись над узбеками: "Ах вы, сарты широкополые, камыш издалека носите, чтобы крыши покрыть, при встрече лебезите, а за спиной друг друга браните, каждого куста пугаетесь, трещите без умолку, за что и прозвали-то вас сарт-сурт".

При встрече с ногаями<sup>2</sup> тоже смеялись и ругали их: "Ногай верблюда боится, верхом на коне устает, пешком идет — отдыхает, и беглые, и солдаты, и торговцы из ногаев. Не ногаем, а нока-

ем3 бы следовало вас называть".

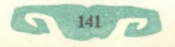
"Рыжеголовый урус, этому стоит завидеть аул, как скачет к нему сломя голову, позволяет себе все, что на ум взбредет, требует "узун-кулака" показать, верит всему, что ни скажут",— говорили они о русских.

"Бог мой!— думал я тогда с гордостью.— Оказывается, не найти на свете народа достойнее и благороднее казаха!" Радовали и веселили меня

эти разговоры.

Теперь вижу — нет такого растения, которое бы не вырастил сарт, нет такого края, где бы не побывал торговец-сарт, нет такой вещи, которую

Узун-кулак — длинное ухо, т. е. быстрое распространение слухов



Сарт-сурт — треск, трещотка Ногаями казахи называли татар

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Нокай — бестолковый, тупой

бы он не смастерил. Живут миряне в ладу, вражды не ищут. Пока не было русских купцов, сарты доставляли казахам одежду для живых и саван для умерших, скупали гуртами скот, который отец с сыном между собой поделить не могли. Теперь, при русских, сарты раньше других переняли новшества. И знатные баи, и грамотные муллы, и мастерство, и роскошь, и учтивость — все есть у сартов.

Смотрю на ногаев, они могут быть хорошими солдатами, стойко переносят нужду, смиренно встречают смерть, берегут школы, чтут религию, умеют трудиться и наживать богатства, наряжаться

и веселиться.

Мы же, казахи, батрачим на их баев за жалкое пропитание. Нашего бая они гонят из своего дома: "Эй, казах, не для того настлан пол, чтобы ты его грязными сапогами топтал".

Сила их в том, что неустанно учатся они ремеслу, трудятся, а не проводят время в унизитель-

ных раздорах между собой.

О просвещенных и знатных русских и речи нет. Нам не сравняться с их прислугой.

Куда сгинули наши былые восторги?

Где наш радостный смех?

## ТРЕТЬЕ

В чем кроется причина разрозненности казахов, их неприязни и недоброжелательности друг к другу? Отчего слова их неискренни, а сами они ленивы и одержимы властолюбием?

Мудрые мира давно заметили: человек ленивый бывает, как правило, труслив и безволен, безвольтный — труслив и хвастлив; хвастливый — труслив, глуп и невежествен; глупый невежествен и не имеет понятия о чести, а бесчестный побирается у лентяя, ненасытен, необуздан, бездарен, не желает добра окружающим.

Пороки эти оттого, что люди озабочены только одним — как можно больше завести скота и стяжать тем самым почет у окружающих. Когда бони занялись земледелием, торговлей, стремились к

науке и искусству, не произошло бы этого.

Родители, умножив свои стада, хлопочут о том, как бы стада у их детей стали еще тучнее, чтобы передать заботу о стадах пастухам, а самим вести праздную жизнь — досыта есть мясо, пить кумыс, наслаждаться красавицами да любоваться скакунами.

В конце концов их зимовья и пастбища становятся тесными, тогда они, употребив силу своего влияния или занимаемого положения, всеми доступными для них средствами выкупают, выманивают или отнимают угодья соседа. Этот, обобранный, притесняет другого соседа или вынужденно покидает родные места.

Могут ли эти люди желать друг другу добра? Чем больше бедноты, тем дешевле их труд. Чем больше обездоленных, тем больше свободных зимовий. Он ждет моего разорения, я жду, когда он обнищает. Постепенно наша скрытая неприязнь друг к другу перерастает в открытую, непримиримую вражду, мы злобствуем, судимся, делимся на партии, подкупаем влиятельных сторонников, чтобы иметь преимущество перед противниками, деремся за чины.

Потерпевший не будет трудиться, добиваясь достатка иным способом, ни торговля, ни землепашество не интересуют его, он будет примыкать то к одной, то к другой партии, продавая себя, прозябая в нищете и бесчестии.

Воровство в степи не прекращается. Будь в народе единство, не стали бы люди мирволить вору, который, ловко пользуясь поддержкой той или иной группировки, только усиливает свой разбой.

Над честными сынами степи чинятся уголовные дела пол ложным доносам, проводятся унизительные дознания, загодя находятся свидетели, готовые подтвердить то, чего не видели и не слышали. И все ради того, чтобы опорочить честного человека, не допустить его к выборам на высокие должности. Если гонимому ради своего спасения приходится обращаться за помощью к тем же негодяям, он поступается своей честью, если не идет к ним на поклон — значит быть ему несправедливо судимому, терпеть лишения и невзгоды, не находя в жизни достойного места и дела.

Достигнув власти хитростью и обманом, волостные не замечают тихих и скромных, а стараются наладить отношения с людьми, подобными себе — увертливыми и ухватистыми, рассчитывая на их поддержку а пуще всего опасаясь их вражды.

Сейчас в обиходе новая пословица: "Не суть дела, суть личности важна". Значит, добиться намеченного можно не правотою предпринятого дела, а ловкостью и хитроумием исполнителя его.

Волостные избираются сроком на три года. Первый год их правления проходит в выслушивании обид и упреков: "Не мы ли тебя выдвигали?" Второй год уходит на борьбу с будущими соперниками. И третий — в предвыборных хлопотах, чтобы снова быть избранным. Что остается?

Наблюдая, как народ чем дальше, тем больше погрязает в распрях, я пришел к выводу: в волостные нужно избирать людей, которые получили пусть небольшое, но русское образование. Если таковых нет или есть, но их не хотят выдвигать, пусть волостные назначаются уездным начальством и военным губернатором. Это было бы полезно во многих отношениях, Во-первых, тщеславные казахи стали бы отдавать детей на обучение; во-вторых, волостные не зависели бы от прихоти местной знати, а подчинялись бы только высшему начальству. Дабы не плодить неизбежные доносы и кляузы и не давать им ходу, следовало бы оградить назначаемого от всяческих проверок и испытаний.

Мы имели возможность убедиться в бесполезности выборов биев-судей в каждой волости. Не всякому под силу вершить правосудие. Чтобы держать совет, как говорится, на "вершине Культобе", необходимо знать своды законов, доставшихся нам от предков,—"светлый путь" Касым-хана, "ветхий путь" Есим-хана, "семь канонов" Аз Тауке-хана. Но и они устарели со временем, требуют изменений и непогрешимых вершителей, коих в народе мало, а то и вовсе нет.

Люди, хорошо знающие казахов, говорили: "Если биев двое, то споров четыре". Отсутствие вер-

ховного судьи и четное число биев только усложняет решение споров. Зачем наращивать количество биев? Не лучше ли выбрать из каждой волости по три образованных и толковых человека, не определяя срока их пребывания на посту, и смещать только тех, кто обнаружит себя в неблаговидных делах.

Пусть бы споры решались двумя судьями и посредником, выбранным истцами. И только не сыскав истины у этих людей, не придя к мировой, спорящие обращались бы к одному из трех постоянных судей. Тогда бы суды не затягивались.

# СЛОВО четвертов

Люди внимательные давно заметили — глупый смех равносилен опьянению. Опьянение ведет к проступкам, разговор с хмельным причиняет головную боль. Предаваясь пустому смеху, человек теряет совесть, отстраняется от дел, совершает непростительные ошибки, за что ожидает его возмездие, если не на этом, так на том свете.

Человек, склонный к размышлениям, всегда вдумчив, собран, будь то в делах мирских или перед судом смерти. Собранность в делах и мыслях — основа благополучия. Значит ли это, что мы должны постоянно предаваться унынию? Разве может душа лишь печалиться, не зная веселья и смеха? Нет, я вовсе не за то, чтобы мы только и знали что горевать беспричинно. Но стоит задуматься о своей беспечности, опечалиться этим и постараться избавиться от беспечности, заняв себя полезным делом. Не пустое веселье, а полезный и разумный труд исцелит душу.

Только слабые духом могут затвориться в себе, предаваясь горьким раздумьям, не находя утеше-

ния.

Если смесшься над глупостью человека дурного, смейся, не радуясь чужой глупости, а гневно. Такому смеху не будешь предаваться часто. Смех с досады — горький смех.

Смейся восторженно, искренне радуясь, когда видишь человека, обретшего благо, свершившего дела добрые, достойные подражания. Хороший при-



мер учит сдержанности, вовремя остановит, не допустит опьянения.

Не всякий смех заслуживает одобрения. Существует же среди прочего смеха такой, что не идет из груди — Богом данным путем, а рядится да пустым звоном рассыпается, единственно ради того, чтобы прожурчать красиво.

Человек рождается на свет с плачем и уходит скорбя. В промежутке между этими двумя событиями, так и не изведав истинного счастья, не распознав до конца ценности и неповторимости дарованной ему жизни, он бездумно прожигает ее в унизительных ссорах и недостойных спорах. Спохватывается, когда жизнь уже на исходе. И только тогда начинает понимать, что ни за какие сокровища мира невозможно продлить ее хотя бы на один день.

Жить хитростью, обманом, попрошайничеством — удел бездарных проходимцев. Веруй в Бога, надейся на свое умение и силы. На честный и самоотверженный труд даже твердь земная ответит всходами.

## САОВ пятое

Печаль омрачает нам душу, леденит тело, сковывает волю и, наконец, изливается словами из уст или слезами из глаз. Я видел, как люди молились: "О, Аллах, сделай нас беспечными, как младенцев". Мнят себя страдальцами, обремененными тяжкими заботами и несчастьями, будто они разумнее детей. О заботах же их можно судить по пословицам: "Если жить осталось до полудня, делай запасы на день", "Нищему и отец становится чужим", "Скот для казаха — плоть от плоти его", "У богатого лик светел, а у бедного - все равно, что точило", "Джигит и волк добудут пищу в пути", "Стада почитаемых мужей находятся в людях, заботятся они о своем добре от безделия", "Рука, умеющая брать, умеет и давать", "Кто сумел нажиться, тот и прав", "Приносящий дары срывает завесу отчуждения", "Если на бая надежда плоха, то и на Бога не надейся", "Если голоден, скачи к дому, где поминки", "Берегись озера с глубокими берегами, да народа немилосердного". Подобных пословиц множество.

О чем они говорят? Не о науке и знаниях, не о мире и справедливости радеет казах, ему бы разбогатеть, да не знает — как? Вот и ловчит, хитрит, чтоб хоть лестью выманить богатство у других, не удастся — будет люто враждовать со всем светом. Отца родного не прочь обобрать и не сочтет это позором для себя. Не принято у людей осуждать тех, кто добывает себе скот обманом,

подлостью, попрошайничеством, разбоем или други-

ми ухищрениями...

Чем же отличается их ум от детского? Дети боятся раскаленного очага, взрослых не устрашить и адовым огнем. Дети, стыдясь, готовы сквозь землю провалиться, а взрослые не ведают стыда. В этом их превосходство над детьми? Не раздай мы им того, что имеем, не позволь мы им разорить себя, не опустись мы до их уровня, они готовы отвернуться от нас.

И это народ, к которому мы тянемся душой?

## С/ОВО шестое

Одна из казахских пословиц гласит: "Начало успеха — единство, основа достатка — жизнь".

Но у каких людей бывает единство, и как они добиваются согласия между собой — казахи не знают. Полагают, что это - общность скота, имущества, еды. Если так, то какой прок от богатства и какой вред от нищеты? Стоит ли трудиться ради богатства, не избавившись прежде от родственников? Нет, единство должно быть в умах, а не в общности добра. Объединить можно людей различных по происхождению, религии и духу, щедро раздаривая им скот. Добиваться единства ценой скота — вот начало нравственного падения. Братья должны жить в согласии не потому, что находятся в зависимости один от другого, а надеясь на свои умения и силу, уповая каждый на собственную судьбу. Иначе они и Бога забудут, и делом не займутся, а станут искать напасти друг на друга. Погрязнут во взаимных обидах, будут клеветать, хитрить и обманывать друг друга. Как тут добиться единства?

"Ж и з н ь — основа достатка". О какой жизни идет речь? О бытие ради того, чтобы душа тела не покинула? Но такое существование и собаке дано. Тот, кто дорожит такой жизнью, трепещет перед страхом смерти, становится врагом жизни небесной. Спасаясь, бежит от врага и слывет трусом, уклоняется от работы и слывет лодырем, превращается в противника истинного благополучия.

Нет, речь тут о другой жизни. О той, когда жива душа и ясен ум. Если ты жив, но душа твоя мертва, слова разума не достигнут твоего сознания, ты не сумесшь зарабатывать на жизнь честным трудом.

Бездельник, лживый зубоскал, Нахлебник и нахал. в душе холуй, на вид удал Не ведает стыда.

Будучи таким, не сочти себя за живого. Праведная смерть предпочтительнее такой жизни.

# С/ПП СЕДЬМОЕ

Ребенок рождается на свет, наследуя два начала. Первое из них требует еды, питья и сна. Это — потребность плоти, без этого тело не может служить пристанищем для души, не будет расти и крепнуть. Другое — тяга к познаниям. Младенец тянется к ярким вещам, берет их в рот, пробует на вкус, прикладывает к щеке. Встрепенется, услышав звуки дудки или свирели. Подросши, бежит на лай собаки, на голоса животных, на смех и плач людей, теряет покой, спрашивая обо всем, что видят глаза и слышат уши: "Что это? Зачем это? Почему он так делает?"— это уже потребность души, желание все видеть, все слышать, всему учиться.

Не раскрыв для себя видимых и невидимых тайн вселенной, Не объяснив всего себе, человеку не стать человеком. И бытие души такого человека тогда ничем не разнится от бытия иной

твари.

Изначально Бог отличил человека от животного тем, что наделил его душой. Почему мы, повзрослев и поумнев, не ищем и не находим удовлетворения тому любопытству, что в детстве заставляло нас забывать о еде и сне? Почему мы не избираем путь тех, кто ищет знаний?

Нам бы неустанно ширить круг своих интересов, множить знания, которые питают наши души. Нам бы понять, что блага души несравненно выше телесных, и подчинить плотские потребности велению души. Но нет, не стали мы делать этого. Кликушествуя и каркая, не продвинулись мы дальше навозной кучи у аула. Душа правила нами только в детстве. Повзрослев и окрепнув, мы не позволили ей повелевать собой, подчинили душу телу, на все окружающее смотрим глазами, но не разумом, не доверяемся порывам души. Довольствуясь внешним видом того, что охватывает взор, не пытаемся вникнуть во внутренние тайны, полагая, что ничего не теряем от этого незнания. На замечания и советы людей умных отвечаем: "Ты живи своим умом, а я своим проживу", "Чем быть богатым чужим умом, лучше быть бедным, да по-своему". Мы не способны оценить их превосходства над нами, не понимаем смысла сказанного ими.

Нет ни искры в груди, ни веры в душе. Чем отличаемся мы от животного, если видим только глазами? В детстве мы были лучше. Тогда мы были человеческими детьми — стремились узнать как можно больше. Сейчас мы хуже скота. Животное не знает ничего, но и не стремится ни к чему. Мы не знаем ничего, но готовы спорить до хрипоты: отстаивая свою темноту, стремимся свое невежество выдать за знания.

## СЛОВО восьмов

Станет ли кто прислушиваться к нашим советам или внимать наставлениям? Кто-то волостной, а кто-то бий. Имея намерения учиться уму-разуму, разве стали бы они избираться на такие должности? Эти люди считают себя достаточно умными и стремятся к власти, чтобы учить и воспитывать других, будто бы достигли полного совершенства, и единственное, что им осталось — это других наставлять. Им ли слушать нас, да и захоти они слушать, найдется ли у них на это время? Головы их заняты заботами: как бы ненароком не провиниться перед начальством, не обозлить вора, не смутить народ, не остаться внакладе, а найти выгоду. Кому-то надо пособить, кого-то вызволить. Все недосуг...

Богачи? Те ни в чем нужды не знают. Пусть на день, но им дано богатство, им кажется, что они владеют сокровищами чуть ли не половины мира, а чего им не хватает, то купят за скот. Взоры их высоко, а помыслы еще выше. Честь, совесть, искренность для них не дороже скота. Был бы скот, уверены, можно подкупить самого Бога. Скот заменяет им все — родину, народ, религию, родных, знания. Где им прислушиваться к чужим советам? Прислушался бы да времени нет. Надо скотину напоить-накормить, выгодно продать, от вора и волка уберечь, от холода укрыть да найти человека, который бы занялся всем этим. Пока все

уладит-утрясет, до похвальбы доведет. Недосуг и ему!

А вор-злодей да мошенник лукавый так или

иначе никого слушать не станут.

Бедняки, что смиреннее овцы, озабочены своим пропитанием. Что им советы, знания, учения, когда все это не нужно богатым? "Не трогайте нас, беседуйте с теми, кто больше нашего понимает",— говорят они, будто, если беден, так и знания не нужны. Им ни до кого нет дела. Имея то, что имеют другие, они и горя бы никакого не знали.

## девятое

Я сам казах. Люблю я казахов или не люблю? Когда б любил, одобрил бы их нравы, нашел бы в их поведении какую-нибудь малость, что принесла бы мне радость или утешение, позволила бы довольствоваться не теми, как иными их качествами, и не померкла бы надежда моя. Но нет этого. Когда б не любил, не стал бы говорить с ними, делиться сокровенными мыслями, советоваться, входить в их круг, интересоваться их делами, спрашивая "что там делают, что происходит?", полеживал бы себе спокойно, нет,- так вовсе откочевал бы от них. Надежды такой, что они изменятся или я образумлю, исправлю их, тоже не питаю. Не испытываю ни одного из этих чувств. Как же так? Должен бы склониться к чему-то одному.

Я хоть и живу, живым себя не считаю. Не знаю, от досады ли на людей, от недовольства ли собой, а может, и по какой иной причине. Внешне жив, внутри все мертво. Сержусь, но не испытываю гнева. Смеюсь, но не могу радоваться. Слова, произносимые мной, и смех кажутся мне не моими. Все чужое.

В молодые годы и не помышлял о том, что можно оставить свой народ, любил казахов всей душой, верил в них. когда же довелось узнать людей, когда постепенно угасла моя надежда, обнаружил: нет уже той силы, которая позволила бы покинуть родные края, породниться с чужими. поэ-

тому в груди у меня сейчас — пустота. а вообще думаю: может, оно и к лучшему? Умирая, не буду страдать: "Увы, не привелось изведать еще такойто радости!.." Не терзаясь сожалениями о земном, утешусь надеждой на предстоящее.

### Десятое

Люди молят Бога о ребенке. Зачем человеку ребенок? Говорят, надо наследника оставить, чтобы сын кормил родителей на старости лет, молился за них после их смерти. Только и всего?..

Что значит оставить наследника? Боишься, после смерти твое имущество окажется без хозяина? Тебе ли печалиться о вещах, которые останутся после тебя? Или тебе жаль оставить их 
людям? Какие сокровища ты нажил, чтобы жалеть о них?

Хороший ребенок — в радость, плохой — в тягость. Как знать, какого ребенка даст тебе Бог? Или тебе недостаточно унижений, которые ты вынес за свою жизнь? Или мало гнусностей сотворил ты своими руками? Почему тебе хочется еще породить ребенка, вырастить его таким же негодяем, обречь его на те же унижения?

Хочешь, чтобы сын молился за тебя после твоей смерти? Если в жизни ты делал людям добро, кто не помолится за упокой твоей души? Но если ты чинил только зло, что тебе молитвы сына? Разве он сделает за тебя те благодеяния, которых ты сам не совершил?

Если просишь ребенка для радостей потусторонней жизни, значит заведомо желаешь ему ранней смерти. Если просишь для радостей этой жизни, разве родится у казаха такой сын, который бы, возмужав, окружил родителей заботой, ограждал

их от мук? Твоему ли народу, такому ли отцу, как ты, воспитать подобного сына?

Ты хочешь, чтобы он кормил тебя, когда ты одряхлеешь? И это пустое. Во-первых, доживешь ли ты до немощной старости? Во-вторых, вырастет ли твой сын настолько милосердным, чтобы заботиться о твоей старости? Кто не возьмет на себя заботы о тебе, если у тебя есть скот? Не будет скота, еще неизвестно, кто и как будет кормить тебя. Также неизвестно, будет твой сын множить добро или примется транжирить нажитое тобой.

Хорошо. Скажем, Бог услышал твои молитвы, дал тебе сына. Сумеешь ты дать ему хорошее воспитание? Нет. Не сумеешь. Мало тебе своих гре-

хов, погрязнешь еще и в грехах сына.

С самого начала жизни будешь обманывать ребенка, суля ему то одно, то другое. И будешь радоваться, что удалось обмануть. Кого будешь винить, когда он вырастет лгуном? Учишь его сквернословить, поносить других, чуть что защищаешь: "Не троньте этого упрямца", потакаешь его озорству. Отдавая в учение, выбираешь муллу за малую плату, лишь бы научить ребенка читать и писать, учишь хитрости и подлости, вселяешь в его душу недоверие к сверстникам, прививаешь дурные наклонности. Это и есть твое воспитание? И от этого ребенка ты ждешь милосердия?

Люди так же молят Бога и о богатстве. Зачем человеку богатство? Ты молил Бога? Молил. Бог тебе дает, а ты не берешь! Дал он тебе силы, чтобы ты мог трудиться и наживаться. Разве ты тратишь эту силу на праведный труд? Нет. Бог дал тебе силы, чтобы ты мог учиться, дал разум, способный усвоить науки, но неизвестно, на что ты потратил их. Кто не сумеет разбогатеть, если будет трудиться без лени, добиваться без устали,

творить с умом? Но тебе ведь не это нужно, тебе хочется получить богатство, запугивая, выпрашивая, обманывая других. Разве это мольба? Это попрошайничество, разбой, чинимый утратившим совесть и честь.

Ну скажем, выбрал ты этот путь, добыл себе скот. Так используй его на то, чтобы получить образование. Не для себя, так для сына. Без просвещения нет ни веры, ни блага. Без знаний ни намаз, ни посты, ни паломничества не достигнут пели. Я еще не встречал человека, который бы, побыв богатство разбойным путем, использовал его на благое дело. То, что добыто собачьим путем и тратится по-собачьи. И не остается от такого богатства ничего, кроме горечи разочарования, злобы, душевных мук.

Пока богатство в его руках, он кичится им. Растратив, квалится тем, что он "и он когда-то был богат". Обеднев, опускается до попрошайничества.

#### одиннадцатое

Чем промышляет, как живет народ? Есть два средства. Одно из них — воровство. Вор надеется разжиться краденым, бай думает умножить свои стада, вернув похищенное с лихвой, власть имущий, обещая баю сыскать и возвратить пропажу, а вору — избежать правосудия, обирает обоих. Обыватель плутует, донося на вора властям, в то же время оказывая ему мелкие услуги и скупая у него ворованное по дешевке. И другое - мошенники надоумливают людей на хитрости, о которых они и не помышляют, подстрекают: сделай так, и станешь знатным, сделай эдак — добудешь несметные богатства, обретешь славу неуязвимого, устрашишь недругов. Разжигая нездоровые страсти, натравливая людей друг на друга, надестся сгодиться кому-нибудь из них, на том и греет руки.

Так и живут: вельможный — помогая баю и пособляя вору, бедняк — подыгрывая власть имущим, поддерживая их в спорах, примыкая то к одной, то к другой партии, за здорово живешь поступаясь собственной честью, продавая жену, детей, сородичей.

Не будь вора и мошенника, задумался бы народ. Он бы и рад трудиться честно, тянуться к добру и знаниям, когда бы бай довольствовался тем, что имеет, а бедняк, не теряя надежды и веры, добивался бы того, чего ему не хватает.

Простой люд невольно посредничает в грязных делах. Кому под силу искоренить сие зло? Неужели канут в забвение понятия чести и клятвы, верности и совести?

Нашлась бы сила, способная укротить вора, но кто и каким путем образумит бая, из алчности потакающего лукавым наущениям мошенника?

#### двенадцатое

Когда кто-то учит других слову божьему, хорошо ли, плохо ли делает он свое дело, у нас язык не повернется запретить ему проповедь, ибо нет ничего предосудительного в делах благонамеренных Пусть наставляет, если даже сам недостаточно просвещен. Но ему следует помнить два непреложных условия.

Прежде всего, он должен утвердиться в своей вере, во-вторых, пусть слишком не довольствуется тем, что знает, а постоянно совершенствуется. Если кто, не завершив учебу, оставляет ее, тот лишает себя божьего благословения, от его наставлений прока не жди. Что толку, если, обернув голову чалмой, строго соблюдая посты, совершая моления, он напускает на себя благообразие, но не знает, в каких местах требует повторения или в каком месте может прерваться тот или иной намаз?

Кто небрежен, не соблюдает себя в строгости, не умеет сострадать, того нельзя считать верующим — без бережливости и внимания не удержать в душе иман — всру.

#### тринадцатое

Иман — есть незыблемая вера в единого и всемогущего создателя, о бытии и существовании которого дано нам знать из посланий через его пророка, да благословит Аллах его имя.

Существует двоякий путь верования.

Одни принимают веру, убедившись в ее необходимости и справедливости, укрепляют ее в себе разумными доводами. Эту веру мы называем "якини иман"

Другие веруют, черпая познания из книг и со слов муллы. Этим людям требуется особая приверженность к предмету своей веры, твердость духа, дабы выстоять перед соблазнами тысячи искусителей и не дрогнуть даже перед лицом смерти. Это есть "таклиди иман"<sup>2</sup>.

Чтобы сохранить в себе иман, необходимо иметь отважное сердце, твердую волю, уверенность в своих силах. Но как нам быть с тем, кто не имеет знаний, позволяющих отнести его к приверженцам "якини имана", или не имеет твердых убеждений, легко поддается соблазнам и уговорам, из корысти называет черное — белым, белое черным, клянется, выдавая ложь за правду, чтобы назвать его сторонником "таклиди имана"? Сохрани нас Аллах от таких людей. Каждый должен помнить, не существует имана помимо упомянутых.

Якини — истипная вера (арабск.) Таклиди — традициоппая вера (арабск.)

И пусть вероотступники не рассчитывают на беспредельность божьей милости, они не заслуживают ни прощения Аллаха, ни защиты пророка. Будет проклят тот, кто принимает за истину ложные пословицы: "Острие меча сильнее клятвы", "Нет греха, которого не простил бы Аллах".

## С/ ЧЕТЫРНАДЦАТОЕ

Есть ли у человека что-либо драгоценнее его сердца? Называя кого-то человском с сердцем, люди почитают его за батыра. Другие качества сердпа они себе ясно не представляют. Милосердие, поброта, умение принять чужого за родного брата, желая ему благ, которые бы пожелал себе — все это веление сердца. И любовь — желание сердца. Язык, повинуясь сердцу, не солжет. Только лице-меры о сердце забывают. Те же, кого молва кличет "человеком с сердцем", часто оказываются людьми не стоящими похвалы. Если у них не в чести учтивость, верность данному обету, отвращение от зла, способность вести за собой заблудших, а не плестись за толпой жалким псом, умение смело постоять за правое дело, когда это трудно, не отступиться от истины, когда это сделать легче легкого, то в груди тех, кого люди почитают за батыров, быстся не обыкновенное, а волчые сердце.

Казах ведь тоже дитя человеческое. Многие из них сходят с пути истины не от недостатка разума, а от того, что не имеют в сердце мужества и стойкости, чтобы принять советы умного и следовать им. Многим из тех, кто уверяет, будто совершил эло по незнанию, я не верю. Есть у них знания, но постыдное безволие и лень заставляют их пренебрегать этими знаниями. Отступившись раз, редко кто находит в себе силы для исправле-

ния.

Те, кого люди называют крепкими джигитами, храбрыми джигитами, ловкими джигитами, чаще всего подбивают друг друга на темные, скверные дела. Их слепое подражание друг другу, бездумная удаль приводят к несчастьям.

Если человек, предавшись дурным поступкам, безудержному бахвальству, не в силах остановиться и взыскать с себя, не пытается очиститься перед Богом или собственной совестью, как назвать такого джигитом?

Впору задаться вопросом — человек ли он?

#### ПЯТНАДЦАТОЕ

Между умными и глупыми людьми, по-моему, есть существенная разница.

Родившись на свет, человек не может жить, не увлекаясь интересными вещами. Дни увлечений и поисков остаются в памяти самыми светлыми днями его жизни.

Разумный человека интересуется достойными серьезными делами, упорно добивается своей цели, и даже воспоминания о перенесенных невзгодах на пути к ней ласкают слух и радуют сердце его слушателей. В ней не найдешь и тени сожаления о прожитых годах.

Легкомысленный человек тратит время на ничего не стоящие, пустые, бессмысленные затеи. Хватившись, обнаруживает, что лучшие годы пролетели напрасно и позднее раскаяние не приносит ему утешения. В молодые годы он ведет себя так, будто молодость бесконечна, не сомневается, что впереди его ждут еще более заманчивые утехи и радости. Но очень скоро, утратив былую силу и гибкость, он оказывается не годным ни на что.

И еще одно искушение подстерегает людей, страстно увлекающихся — достижение успеха или приближение к нему, дурманит им головы, пьянит. Хмель застилает разум, заставляет совершать оплошности, человек невольно привлекает к себе внимание окружающих, становится объектом людских пересудов и насмешек.

Разумные в такие критические моменты не теряют рассудка, сдержанны и не выставляют своих чувств на всеобщее обозрение.

Глупый же скачет на неоседланном коне, воздев глаза к небу, словно обезумев, потеряв в пылу шапку и не обращая внимания на то, что полы его чапана покрывают зад лошади...

Вот что я видел.

Желаешь быть в числе умных людей, спрашивай себя раз в день, раз в неделю, или хотя бы раз в месяц: как ты живешь? Сделал ли ты чтонибудь полезное для своего образования, для земной или потусторонней жизни, не придется ли тебе потом испить горечь сожаления?

Или же ты и сам не замстил, не помнишь, как и чем жил?

#### ШЕСТНАДЦАТОЕ

Казах не беспокоится о том, угодны ли Богу его моления. Он делает только то, что делают другие — встает и падает, молясь. С Богом обходится примерно как с купцом, явившимся за долгом: "Это все, что имею, хочешь — бери, не хочешь — не из-под земли же я достану тебе скот". Не будет утруждать себя, думая, ломая язык, обучаясь, заботясь об очищении веры. "Это все, что знаю, не браться же за учебу на старости лет. Главное — не попрекнули бы, что не молюсь, а что язык коряв — не беда."

Разве у него язык устроен не так, как у дру-

#### СЕМНАДЦАТОЕ

Воля, Разум и Сердце обратились однажды к Науке, чтоб разрешить спор: кто из них важнее.

Воля сказала: "Эй, Наука, ты ведь знаешь, без меня ничто не достигает совершенства: чтобы познать себя, надо упорно учиться, а без меня этого не сделать; служить Всевышнему, поклоняясь ему, не ведая покоя, можно только с моей помощью нельзя, если меня нет, добиться в жизни богатства, мастерства, уважения, карьеры. Разве не я оберегаю людей от мелких страстей и держу их в узде, не я ли предостерегаю их от греха, зависти, соблазнов, не я ли помогаю им собраться и в последнюю минуту удержаться на грани пропасти? Как могут спорить со мной эти двое?"

Разум сказал: "Только я способен распознать, какое из твоих слов полезно и какое пагубно, будь то в земной или загробной жизни. Только мне дано постигнуть твой язык. Без меня не избегнуть зла, не найти выгоды, не постичь знаний. Почему эти двое спорят со мной? На что они годятся без меня?"

Сердце сказало: "Я — владыка человеческого тела. Кровь идет из меня, душа обитает во мне, без меня жизнь немыслима. Я лишаю сна, заставляю ворочаться тех, кто лежит в мягкой постели, вынуждаю их думать о бедных, не имеющих крова, мерзнущих и голодающих. По моей

воле младшие почитают взрослых и снисходительны к меньшим. Но люди не стараются сберечь меня в чистоте и от этого страдают сами. Будь я чистым, не стал бы я делать различия между людьми. Я восторгаюсь добродетелью, я восстаю против зла и насилия. Самолюбие, совесть, милосердие, доброта — все исходит от меня. На что годятся эти двое без меня? Как они смеют спорить со мной?

Выслушав их, Наука ответила:

— Воля, ты все верно сказала. В тебе еще много достоинств, о которых ты не упомянула. Ничего нельзя достигнуть без твоего участия. Но ведь в тебе таится и жестокость, равная твоей силе. Ты тверда в служении добру, но не меньшую твердость проявляешь и в служении злу. Вот что плохо в тебе.

Разум! И ты прав. Без тебя невозможно добиться в жизни чего-либо. Благодаря тебе мы узнаем о создателе, посвящены в тайны двух миров. Но это не предел твоих возможностей. Лукавство и коварство тоже творения твоих рук. И добрый, и злой опираются на тебя, ты верно служишь и тому, и другому. Вот в чем твой изъян.

Моя задача — помирить вас. Хорошо бы повелителем и вершителем в этом споре явилось

Сердце.

Разум! У тебя множество путей-тропинок. Сердие не может следовать по каждой из них. Оно не только радуется твоим добрым замыслам, но и сопутствует тебе в них с охотою. Но оно не последует за тобой, если ты замыслил недоброе, и даже отстранится от тебя с брезгливостью.

Воля! В тебе много силы и мужества, но и тебя Сердце способно удержать. Оно не станет препятствовать в деле благоразумном, но в деле ненужном повяжет тебя по рукам.

Вам следует объединиться и во всем повиноваться Сердцу. Если вы все трое мирно уживетесь в одном человеке, то прахом с его ног можно будет исцелять незрячих. Не найдете согласия, я отдам предпочтение Сердцу. Береги в себе человечность. Всевышний судит о нас по этому признаку. Так сказано и в писаниях,— сказала Наука.

## СЛОВО восемнадцатое

Человек должен одеваться скромно, содержать одежду в чистоте, быть опрятным. Тратить на одежду больше, чем позволяют средства, обременять себя излишней заботой о внешности, могут только щеголи.

Щеголи проявляют себя по-разуму: один холит лицо, лелеет усы и бороду, нежит тело, ступает с важностью — то брови вскинет томно, то пальцами стучит, то локоть в сторону отставит; другой же подчеркнуто небрежен в своем щегольстве и, стараясь прослыть к тому же простецким парнем, как будто нечаянно обронит вскользь про лучшего скакуна и свои богатые наряды — мол, ничего особенного; усердствует, привлекая к себе внимание тех, кто стоит выше него, вызывает зависть в равных себе, а среди низших слывет примером недосягаемой изысканности и роскоши. О нем говорят: "О чем можно тужить, имея такого коня и одеваясь как он?"

Все это и нелепо и стыдно.

Пусть никто не увлечется этой блажью, иначе трудно будет ему вернуть истинно человеческий облик. В слове "кербез" вижу родство со словами

В слове "кербез" вижу родство со словами "кер"<sup>2</sup>, "керден"<sup>3</sup>, предостерегающее людей от этих пороков.

Человек должен отличаться от других умом, знаниями, волей, совестливостью, хорошим нравом. Думать, что можно возвыситься иначе, может только глупец.

Кербез — франт, щеголь Кер — чванливый

Кер — чванливыи
Керден — спесивый

#### девятнадцатое

Дитя человеческое не рождается на свет разумным. Только слушая, созерцая, пробуя все на ощупь и на вкус, оно начинает познавать разницу между хорошим и плохим. Чем больше видит и слышит дитя, тем больше узнает. Многое можно усвоить, внимая словам разумных людей. Недостаточно обладать разумом — только слушая и запоминая наставления знающих, избегая пороков, можно стать полноценным человеком.

Но если человек постигает мудрые речи, неуместно восторгаясь или наоборот вяло, рассеянно, не переспрашивая непонятного, не стараясь вникнуть в суть сказанного или же не делает для себя никаких выводов, хотя чувствует их справедливость и пользу, что толку он того, слушает он или не слушает?

О чем говорить с человеком, который не знает

цену слову?

Как сказал один мудрец, лучше пасти свинью, которая признает тебя...

## двадцатое

Все мы знаем — ничто не властно над судьбой. Человеку свойственно чувство пресыщения, оно не возникает по желанию, а определяется судьбой. Изведав однажды пресыщение, уже не освободиться от него. Если даже собравшись с силами отбросишь его, оно будет настигать и одолевать тебя.

Чем только человек не пресыщается! Надоедает ему, в большей или меньшей мере, все — еда, развлечения, щегольство, пиры, компании, стремление превзойти других, женщины. Рано или поздно обнаружив порочность, бессмысленность всего, он

разочаровывается и охладевает.

жизнь человека, его судьба, так же, как и все, что существует на свете, переменчивы. Ничему живому на земле не дано состояние покоя. От-

куда же взяться постоянству чувств?

Испытать пресыщение дано людям умным, которые в жизни стремятся к совершенству, многому знают цену, разборчивы, способны постичь никчемность и суетность земного бытия. Постигшим скоротечность и тленность земной радости сама жизны кажется постылой.

Я подумал: блажен тот, кто глуп и беспечен.

### ДВАДЦАТЬ ПЕРВОЕ

Трудно удержаться от самодовольства, будь оно в большей или меньшей степени. Я отметил два вида его: это гордыня и бахвальство.

Горделивый человек сам себе дает высокую оценку. Прилагает все усилия, чтоб не прослыть в народе невеждой, легкомысленным не сдерживающим своих обещаний, невоспитанным, чванливым, бессовестным лгуном, злопыхателем, мошенником. Понимает всю унизительность этих пороков, стремится быть выше их. Это свойство человека разумного, совестливого, возвышенного. Он согласен с тем, чтоб о нем не говорили ничего хвалебного, и сделает все возможное, чтоб его имя не поносили.

Другой же, бахвал, усердствует, чтоб о нем говорили как можно больше. Пусть все знают, что он — батыр, богат, родовит... Он упускает из виду, что люди непременно скажут и то, чего человеку не очень хотелось бы слышать о себе. Не то чтобы он забыл об этой стороне известности, просто даже не обращает внимания на эту непременную изнанку славы. Такие хвастуны обычно бывают трех видов.

Первый из них одержим желанием прославиться в чужих краях, среди незнакомых ему людей. Он невежда, но в нем еще теплятся некоторые человеческие качества.

Другой хочет стать известным и быть хваленым в своем роду. Невежество этого, полное, человеч-

ности явно недостает.

Третий ищет, чем бы похвастаться перед своими домочадцами или в своем ауле, ни один человек со стороны не одобрил бы его похвальбы. Вот этот — невежда из невежд, и он уже не человек.

Тот, кто желает заслужить похвалу среди чужих, будет стараться отличиться в своем роду. Тот, кто желает быть хваленым в своем роду, будет добиваться похвалы у своих близких. Тот, кто ищет похвалы у близких, уверен, добьется ее, расхваливая и возносят до небес самого себя.

#### ДВАДЦАТЬ ВТОРОЕ

Думаю, кого среди казахов сегодня я бы мог любить или уважать?

Уважал бы бая, да нет нынче такого; если и, есть, он не хозяин, своей воли и своего богатства. Враждуя с одними, из осторожности раздает скот другим, оказываясь в итоге обязанным доброй сотне людей. Думает, оказал милость, откликнувшись на их покорные просьбы. По глупости своей так думает. Он сам находится в зависимости от них. Ни щедрым, ни милосердным его не назвать. На родной земле со своим народом бьется, добром сорит, распинаясь перед недостойными. Там, где баи не находят между собой согласия, плодятся всякого рода проходимцы, стращают их и живут за их счет.

Стал бы уважать мырзу. Но не встретить в наши дни истинно щедрых, а тех, кто бестолку раздает скот направо и налево, больше, чем собак. Одни раздают скот добровольно, желая сыскать выгоду, другие — поневоле, иной так суетится, стараясь мырзой прослыть, будто приложили ему в одно место просоленную кошму, да только чаще всего тоже оказывается жертвою лиходеев.

Уважал бы волостного и бия. Однако нет в степи божеской управы и суда. Власть, заслуженная низкопоклонством или купленная за деньги, не много стоит.

Хотел бы уважать сильного, но вижу все у нас крепки на худое дело, готовых на до-

боые дела не сыскать.

Найти бы человека умного и ему оказать почести. Но нет человека, чей бы ум был скор в служении делу совести и справедливости, а на

хитрость и вероломство всяк горазд.

Уважал бы убогого и нищего, но ведь и его не сочтешь безгрешным. Не смотри, что на лежащего верблюда не может сесть. Будь у него сила, найдется и сноровка прихватить для себя что-нибудь тишком.

Остался кто? Хитрец да хват. Этих нам не унять! Пока они других не разорят и по миру

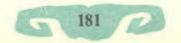
не пустят...

И что же, кого нам любить, за кого молиться? Смердящие волостные и бии не в счет. Остается тот т и х и й б а й, живущий по причине своей кротости согласно пословице "Коль ищешь достатка, избегай раздоров". Этот у всех в немилости, котя и раздает одну половину своего богатства, а другую половину тщится уберечь от вора и насильника.

Делать нечего, -- его нам жалеть, за него мо-

литься.

Никого другого я не нашел.



## ДВАДЦАТЬ ТРЕТЬЕ

Есть одна радость и одно утешение, которые

проклятием висят над казахом.

Радуется он, встречая скверного человека или видя чей-то дурной поступок, которого он сам не совершил, радуется и говорит: "Сохрани нас Аллах от какого-то! Ведь и он считает себя, человеком, рядом с ним мы — люди совсем чистые совсем светлые". Разве Аллах сказал, что ему достаточно быть лучше такого-то? Или может, умные люди пообещали, что он не будет зачислен в плохие, коли разыщет человека, превосходящего его в невежестве и порочности? Разве станешь лучше, равняясь на мерзавца? Добру учатся у добрых людей. Можно понять того, кто на скачках приходит первым или интересуется, сколько еще лошадей впереди него. Но какой смысл спрашивать, сколько скакунов осталось позади? Какая радость знать проигравшему, пять или десять скакунов он обогнал?

В чем казах находит утешение? Он говорит: "Не мы одни такие, все так поступают, не следует выделяться, лучше быть с большинством. Той', который празднуешь со всеми, самый большой той". Разве Аллах велел ему существовать только в толпе? Или Аллах уже не властен над толпой? Или у Всевышнего не хватит оков на тол-

Той - праздник, пиршество

пу? Разве высокой наукой овладевает любой человек? Или она под силу лишь единицам? Может, люди все до единого одарены гением? Или гениальность осеняет, только одного из тысячи? Разве толпу нельзя унизить? Разве будет легче от того, что половину людей поразит недуг, а другая половина останется здоровой? Разве не нужен один человек, корошо знающий местность, когда тысячи блуждают, не зная ее? Что лучше для путников, если разом оголодают все лошади или будет сытой котя бы половина их? Что лучше, когда пострадает от джута весь народ или уцелеет хотя бы половина его? В чем утешение одному дураку от того, что рядом находятся тысячи других безмозглых? Покорит ли невесту негодный жених, заявив, что у всего его рода дурно пахнет изо рта? Утешится ли невеста, узнав, что не только ее суженый обладает этим изъяном?

## двадцать четвертое

Говорят, нынче на земле живет более двух миллиардов человек. Из них нас, казахов, более двух миллионов<sup>1</sup>.

Казахи, не сходны ни с одним другим народом в своем стремлении к богатству, в поисках знаний, постижении искусства, в проявлении чувства доброжелательности, силы, хвастовства или враждебности.

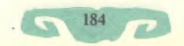
Мы враждуем, разоряем друг друга, следим друг за другом, не давая ближнему своему и глазом моргнуть.

Есть на свете города с численностью жителей более трех миллионов. Есть на свете люди, которые трижды обошли шар земной.

Неужели нам так и жить, подстерегая друг друга, оставаясь ничтожнейшими из всех народов на земле? Или все-таки наступят светлые дни, когда люди забудут воровство, обман, злословие, вражду и устремятся к знаниям, обучатся ремеслу, начнут добывать богатства честным, достойным путем.

Вряд ли наступят такие дни. Сейчас на каждые сто голов скота зарятся двести человек. Разве они утихомирятся, пока не уничтожат друг друга?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абай приводит здесь неточные цифры, по итогам переписи населения 1897 года казахов, проживающих в областях, сопредельных с Российской империей, насчитывалось 4 млн. 84 тыс. (Я. Е. Володарский. Население России за 400 лет. XVI—XX вв. м., 1973, с.III)



#### ДВАДЦАТЬ ПЯТОЕ

Хорошо бы дать казахским детям образование и вполне было бы достаточно научить их сначала коть тюркской грамоте. Но наша земля Дар-аль-Харб', к тому же чтобы отдать детей учиться, надобно скопить богатство, необходимо знать персидский и арабский языки. Голодному ли сохранить ясность ума, радеть о чести, питать прилежание к учителю? Скудость достатков, межродовые раздоры способствуют развитию в людях таких дурных наклонностей, как воровство, насилие, стяжательство. Будет скот, значит брюхо будет сыто. А там появится и тяга к знаниям, ремеслу. Начнут люди подумывать как бы получить образование или хотя бы детей чему-нибудь научить.

Нужно учиться русской грамоте. Духовные богатства, знания, искусство и другие несметные тайны хранит в себе русский язык. Чтобы избежать пороков русских, перенять их достижения, надо изучить их язык, постичь их науку. Потому что русские, узнав иные языки, приобщаясь к мировой культуре стали такими, какие они есть. Русский язык откроет нам глаза на мир. Изучив язык и культуру других народов, человек становится равным среди них, не унижается никчемными просьба-

ми. Просвещение полезно и для религии.

Дар-аль-Харб (араб.) — территория, где не господствует мусульманский религиозный закон.



Тот, кто живет раболепствуя, готов продат мать с отцом, родных и близких, веру и совест ради милостивого похлопывания по плечу. Иной н смотрит на то, что зад оголился, ему лишь бы за служить одобрительную улыбку чиновника.

Русская наука, культура — ключ к мировым сокровницам. Владеющему этим ключом все друго

достанется без особых усилий.

Казахи, обучающие детей в русских школах пытаются использовать их грамотность как знаг превосходства в распрях с сородичами. Избегаі этих намерений. Стремись научить детей честных и разумным трудом добывать свой хлеб, пуст другие последуют доброму примеру, тогда мы н будем терпеть произвол вельможничающих рус ских, коль у них нет единого для всех закона Нужно учиться, чтобы узнать то, что знают дру гие народы, чтобы стать равными среди них, чтоб стать защитой и опорой для своего народа. Поиз той молодежи, что получила русское образование, не вышло выдающихся личностей. Потому чт родители и родственники портят их, сбивают праведного пути. и тем не менее они намного луше тех, кто не получил никакого образовани Жаль только, что всей их образованности хватае лишь на то, чтобы растолковывать чужие слов, Состоятельные люди редко отдают своих детей учение, они скорее всего отдадут детей бедняког на поругание и унижение русским учителям. Чеш они могут научиться, эти несчастные?

Ссорясь с родственниками, некоторые восклигот: "Чем терпеть ваши обиды, отдам сына в солдаты, а сам отращу волосы и бороду!" Не боять такие люди ни божьей кары, ни людского позор. Чего может достичь отпрыск такого человека, естаже и получит образование? Да и многое ли да

ему это образование? Далско ли уйдет он от других? Учатся абы как: пришел, посидел, ушел. Никакого стремления, никакого усердия. Отец с трудом соглашается отдать ребенка в учение, когда кто-то другой берет на себя все расходы. Разве он согласится расстаться с добром ради обучения ребенка?

Мой тебе совет, можещь не женить сына, не оставлять ему богатых сокровищ, но обязательно дай ему русское образование, если даже придется расстаться тебе со всем нажитым добром. Этот

путь стоит любых жертв.

Бога почитай, людей стыдись! Если хочешь, чтобы сын твой стал человеком, отдай его в уче-

ние! Не жалей добра!

Останется он необразованным негодяем, кому от этого польза? Станет ли он утешением для тебя? Будет ли счастлив сам? Облагодетельствует ли свой народ?

#### ДВАДЦАТЬ ШЕСТОЕ

Казах бывает рад до безумия, когда его скакуна состязаниях приходит первым, борец, выставленный им, побеждает в поединке, борзая или ловчий сокол отличается на охоте. Не знаю, бывает ли в его жизни большая радость? Пожалуй, нет!

Но что за удовольствие находит он в том, что одно животное превосходит другое в ловкости и быстроте или в том, как один человек повергает наземь другого? Ведь не он опередил и даже не сын его поборол кого-то? А оттого все, что у казаха нет большего врага, чем другой казах. Бурно восторгаясь по ничтожнейшему поводу, один старается своей радостью досадить другому, породить в нем зависть.

Известно, вызывать в людях зависть намеренно — значит нарушить шариат, повредить своим делам, противиться здравому рассудку. Что за утешение приносит им чужая злоба. Почему это доставляет им удовольствие? И почему те, другие, огорчаются их успехам, чувствуют себя чуть ли не униженными?

Кровных скакунов заводят то в одном, то в другом ауле, ловчая птица, хорошая собака оказываются в руках то одного, то другого. И силачи не все родом из одного аула. Все эти достижени не являются плодом творения человеческих рук. Однажды опередивший, однажды осиливший не ос-

таются быстрейшими и сильнейшими навсегда. Так почему люди, зная об этом, досадуют так, как если бы обнаружились их собственные черные замыслы или постыдные дела? Огорчаются, словно их с землей сровняли?

Нетрудно догадаться: народ-невежда радуется всякому пустяку, не стоящему внимания. Радуясь, он теряет рассудок, хмелеет, не помнит, что говорит и творит. Стыдится не того, чего надобно стылиться, и, совершив дело неприглядное, не

покраснеет.

Вот они, признаки невежества и безрассудства. Скажи ему об этом, будет слушать и поддакивать: "Да-да, все верно". Но не вздумай поверить его словам, он — один из тех, многих. Видя глазами, понимая умом, он, словно безвольное животное, не в силах отказаться от порочного. И никому не под силу обуздать, переубедить, образумить его. Взяв за правило дурные проступки, уже никогда не отречется он от них. Только великий страх или смерть способны разлучить его с вредной привычкой.

Не встретить человека, который, признав свою неправоту, пытался бы обуздать себя.

## ДВАДЦАТЬ СЕДЬМОЕ

Это слова Сократа, сказанные им ученому, одному из своих учеников Аристодему о служении всемогущему Создателю. Аристодем часто подсмеивался над верующими.

 Эй, Аристодем, как ты думаешь, есть на свете люди, творения которых были бы достойны

восхищения?

— Их множество, учитель, — ответил тот.

- Назови хотя бы одного из них.

— Меня восхищают поэзия Гомера, трагедин Софокла, умение иных перевоплощаться в чужие образы, так же я восхищаюсь живописью Зевксиса,— Аристодем назвал еще несколько известных имен.

— Кто по-твоему достоин большего восхищения, тот, кто создает безжизненное изображение человека или Всевышний, сотворивший человека сего разумом и живой душой?

 Достоин последний. Но только в том случае, если его творения созданы силой разума, а не во-

лей случая.

— В мире много полезных вещей. Польза одних очевидна, о назначении других нельзя судить по внешнему виду. Как ты думаешь, какие из них сотворены силой разума, какие случайно?

Разумеется, вещи, польза которых очевид-

на — творения разума.



— Хорошо. Всевышний, создавая человека, наделил его пятью органами чувств, зная об их необходимости человеку. Он дал глаза, чтоб видеть, без них мы не могли бы наслаждаться красотами мира. Чтоб можно было открывать и закрывать глаза, даны веки, чтоб уберечь их от ветра и сора, даны ресницы, чтоб отвести от глаз пот, стекающий со лба, даны брови.

Не будь у нас ушей, мы не могли бы слышать ни грохота, ни нежных звуков, не смогли бы наслаждаться пением и музыкой. Не имей мы носа, не могли бы различить запахов, нас не тянуло бы к ароматам, не отвращало бы от зловоний. Не имея языка и неба, не отличали бы сладкое от горького, мягкое от жесткого.

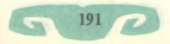
Разве все это не на пользу сотворено?

Наши глаза и нос расположены близко ко рту, чтобы мы могли видеть и обонять запах того, что едим. Другие необходимые нам, но вызывающие брезгливость, отверстия находятся далеко от благородных органов, расположенных на голове.

Разве это не свидетельствует о том, что Бог создавал нас обдуманно?

Подумав, Аристодем признал, что Создатель поистине всесилен, и создавал свои творения с огромной любовью.

- Тогда скажи мне, все живое, что создано, питает нежную любовь к своему детенышу, все живое ненавидит смерть, старается прожить как можно дольше, заботится о продлении рода. Все создано для жизни и продолжения се. Разве не из любви Бог создал их любящими, созидающими жизнь?
- Эй, Аристодем,— продолжал Сократ,— как ты можешь думать, что кроме тебя, человека, никто не обладает разумом? Разве не напоминает че-



ловеческое тело крупицу земли, по которой он ходит? Разве влага твоего тела не капля всей земной влаги? Откуда у тебя разум? Откуда бы он ни был, только благодаря душе, данной тебе, ты стал вместилищем столь высокого разума. Ты только видишь совершенство, цельность и гармонию закона, по которому создана природа, видишь, поражаешься, но не охватить тебе сознанием того, что видишь.

Как ты думаешь после этого, природа — бесцельное порождение случая или создание творца обладателя неизмеримого разума? Если не волей разума, то силой нерушимой закономерности, соизмерившей благоразумие и назначение всего созданного, объясняется тайна, которая не подвластна человеческому сознанию.

— Верно все, что ты говорил,— ответил ученик,— ясно, что Создатель обладает поистине великим разумом. Я не оспариваю его всемогущества. Но не перестаю удивляться тому, что всесильный Создатель нуждается в моих молитвах.

— Аристодем! Ты ошибаешься. Если существует кто-то, кто печется о твоем благополучии — ты в долгу перед ним. Неужели ты нуждаешься в объяснении такой простой истины?

— Откуда мне знать, заботится он обо мне или нет?

— Тогда посмотри на всех животных и посмотри на себя. Разве мы одинаково воспринимаем действительность? Человек способен думать о своем прошлом, настоящем и будущем. Животное же смутно помнит свое прошлое и настоящее, а о будущем и не помышляет. Сравни внешний облик человека и животного. Человек стоит прямо, на двух ногах, чтобы зрить окружающее. Он способев подчинить своей воле любое животное. Животные

же надеются только на свои ноги, на свои крылья, не умеют подчинить себе своих собратьев. Создай Бог человека таким же беспомощным, как животные, тот бы ни на что не годился. Человек сотворен владыкой всего живого на земле. Будь у животных человеческий разум, вряд ли их внешний облик соответствовал бы способности трудиться. учить других красноречию и добродетели. Полумай, разве бык способен построить город, изготовить инструменты, оказаться искусным мастером? То, что Бог наделил человека высоким разумом и поместил этот разум в столь совершенное. гармонически сочетающее в себе духовную мощь и нравственную красоту тело, доказательство того, что Бог создал человека, заботясь о нем. Разве после этого человечество не обязано поклоняться Богу?

Так закончил учитель беседу.

#### ДВАДЦАТЬ ВОСЬМОЕ

Мусульмане! Существуют на свете богатые и бедные, здоровье и хворые, разумные и глупые, добрые и злые. Если кто спросит, отчего это так, вы ответите — такова воля Аллаха.

Но случается, Аллах вознаграждает богатством всеми презираемого лодыря, а другой, поклоняясь Богу, честно трудится, и все-таки живет в нужде, кое-как питает жену и детей. Безобидный тихий человек часто болен и немощен, а какой-нибудь мошенник и вор наделен дюжим здоровьем. У одних и тех же родителей один из детей рождается умным, другой глупым. Аллах призывает всех быть добродетельными, жить честно. Готовя праведным место в раю, грешникам муки ада, одних он направляет по верному пути, других по ложному. Разве это не противоречит божьему милосердию, его справедливости? И люди, и все их имущество, принадлежат Аллаху. Он обращается со своей собственностью так, как ему заблагорассудится.

Как нам понять его деяния?

Твердить, что Создатель безгрешен, значит, признав его несовершенства и погрешности, продолжать молчать об этом из страха? В таком случае чего может добиться смертный своими стараниями и усилиями? Все творится по воле Создателя. Людям не в чем винить друг друга. Разве творя добро и зло, они не исполняют волю Господа?

Разумный человек должен знать, долг верующего — творить добро. правое дело не может бояться испытания разумом. Если не дать свободу разуму, то как быть с истиной: "Да познает меня обладающий разумом"? Если существует в нашей религин изъян, то как запретить разумному думать о нем? На чем бы основывалась религия, не будь разума? Чего стоит добро, творимое без веры? Нет, ты должен понять и поверить в то, что добро и зло созданы Богом, но не он творит их; Бог создал богатство и бедность, но не он сделал людей богатыми и бедными; Бог создал болезни, но не он заставляет людей страдать от них. Иначе, все — тлен.

## ДВАДЦАТЬ ДЕВЯТОЕ

Есть среди казахских пословиц заслужившие внимания, но есть и такие, которые не несут в себе ничего божеского либо человеческого.

Говорят: "Если живешь в нужде, забудь о стыде". Да будет проклята жизнь, не ведающая стыда! Если же это добрый совет не брезговать любой тяжкой работой, будучи в услужении, то в таком труде нет ничего постыдного. Заработать свой хлеб честно, вместо того чтобы перебиваться милостыней или прозябать в безделии — удел совестливого человека.

"Ловкий может и снег зажечь", "Умелой просьбой можно все выпросить"— вот они, Богом проклятые слова! Чем жить, уповая на ловкость и вымаливая крохи с чужого стола, не лучше ли брать богатства у земли, трудясь в поте лица?

"Если безвестно имя твое, подожеи поле". Ка-

кая необходимость в дурной славе?

"Лучше один день быть бурой<sup>1</sup>, чем сто — выхолощенным верблюдом". На что нужна жизнь одного дня, проведенная в безумствах, приносящих только опустошение?

"При виде золота и ангел сходит с праведного пути". Да быть им жертвой на пути ангела! Зачем ангелу золото? Сказав это, люди оправдывают свою же алчность.

Верблюд-производитель.

"Богатая казна милее отца с матерью, Собственная жизнь дороже золотого дворца". Какую цену можно дать за жизнь того негодяя, которому казна кажется милее отца с матерью? Только человек лишенный ума и чести, может променять отца с матерью на золото. Родители наживают добро, заботясь о благе детей, и тот, кто равняет родителей с казной, совершает богопротивное дело.

Нужно быть осторожными, повторяя пословицы,

порожденные ханжеством и недомыслием.

### ТРИДЦАТОЕ

Бытует у нас так называемое "болтливые хвастуны", на сорока из них не уедешь дальше аула. На что они годятся? Кому какая польза от них? Нет у них ни здравого ума, ни самолюбия, ни широты взглядов, ни глубокого мышления, не отличаются они ни силой, ни доблестью, ни человечностью, ни совестливостью.

Бросит иной из них небрежно через плечо: "Ах, оставьте! Кто кого лучше? Чья голова, думаете, приторочена к чужому седлу? Разве он кладет мясо в мой котел или дает мне дойный скот?"

Или вскинется с отчаянной решимостью: "Мне ли жизнь свою щадить? Да чего она стоит? Ради благородного дела готов хоть под пули, хоть в ссылку. Все одно смерти не миновать!"

Встречался вам когда-нибудь казах, действующий в соответствии с подобными словами? Я не видел среди них смирившихся перед властью смерти, но ведь они никогда не выкажут и страха перед ней. При случае любой из них с жертвенной готовностью рассечет себе горло ладонью: "Да быть мне зарезанным на месте!"

Когда б эти слова были искренни, их хозяин мог бы сразить нас если не умом, так неслыханной храбростью. Но как нам назвать того, чья угроза рассчитана на трусов, от страха готовых забраться в любую щель при серьезных стычках? Если это всего-навсего напускная отвага, с по-

мощью которой он добивается признания малодушных: "Уж больно страшен гнев этого кафира!"?

Бог мой! Будь он прекрасен душой, щедр и бескорыстен, смел и верен слову, разве не угадывались бы эти достоинства по одному его виду?!

А этот один из тех нечестивцев, о которых говорят: "Бесстыжему лицу и челюсти неуемные даны".

#### ТРИДЦАТЬ ПЕРВОЕ

Существует четыре причины, способствующие восприятию и запоминанию услышанного:

во-первых, нужно утвердиться духовно и быть

непреклонным;

во-вторых, слушать советы умных людей со вниманием и открытым сердцем, с готовностью и желанием уяснить смысл сказанного;

в-третьих, вдумчиво, неоднократно повторять

про себя эти слова, и закреплять их в памяти;

в-четвертых, следует избегать вредных свойств ума, если даже придется подвергнуться искушениям этими силами, не поддаваться им.

Вредные свойства ума: беспечность, равнодушие, склонность к беспричинному веселью, тяга к мрачным раздумьям и губительным страстям. Вот эти четыре порока способы разрушить и ум, и талант.

# тридцать второе

Тем, кто стремится усвоить науку, необходимо знать условия, без которых невозможно достичь цели.

Во-первых, обретая знания, не ставь себе задачи получить через них какую-нибудь выгоду. Чтобы заняться наукой, прежде всего нужно полюбить ее, иметь стремление к ней. Если ты ценишь знания как высшее благо, каждое открытие новых истин принесет твоей душе покой и удовлетворение. Крепко запоминай то, что ново для тебя, тогда появится стремление к поискам, любовь к науке, память хорошо усвоит и запечатлеет в себе то, что ты видел и слышал.

Если же мысли твои заняты другим, а науку ты ищешь из жажды накопительства, твое отношение к знаниям будет таким же, как отношение мачехи к пасынку. Когда душа и мысли поистине благосклонны к науке, она и сама становится благосклонной — легко дается. С половинчатой благосклонностью она и воспринимается половинчато.

Во-вторых, изучая науки, ставь перед собой ясные и благородные цели, не стремись приобрести знания для того, чтобы иметь возможность спорить с другими. В разумных пределах споры помогают обрести твердость в убеждениях, но чрезмерное увлечение ими только портит человека. Потому что охотники до словесной перебранки чаще всего затевают споры не для выяснения истины, а чтоб

блеснуть своими знаниями, одержать верх над другими. Такие споры рождают зависть, они не прибавляют человечности, не служат науке, напротив — сбивают людей с толку. Это — занятие смутьянов. Тот, кто сбивает с праведного пути сотни людей, не стоит мизинца того, кто возвратил на путь истины хотя бы одного человека!

Да, споры — один из путей науки, но тот, кто втягивается в них, рискует стать самодовольным спесивцем, завистливым сплетником. Такому человеку в спорах не чужды и ложь, и злословие, и

брань, унижающие человеческое достоинство.

В-третьих, если ты добился истины, не отступай от нее даже под страхом смерти. Если твои знания не способны убедить тебя, не думай, что кто-то другой оценит их. Если ты сам не ценищь своих знаний, как ждать признания других?

В-четвертых, существуют два орудия, способствующие приумножению знаний. Одно из них мулахаза<sup>1</sup>, и другое — мухафаза<sup>2</sup>. Эти способности должны находиться в непрестанном совершенствовании. Не усилив их в себе, не умножить знаний.

В-пятых, в девятнадцатом Слове сказано о четырех губительных недостатках ума, среди них тот, что называется беспечностью, праздностью ума. Душа моя, заклинаю, остерегайся этого зла! Оно губительно и для Бога, и для человека, и для разума, и для чести. Оно — враг всему! Но там, где жива совесть, этому недостатки нет места.

В-шестых, сосуд, хранящий ум и знания — характер человека. Воспитывай свой характер! Пред-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мухафаза (араб.) — твердость в отстаивании своих позиций.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мулахаза (араб.) — тонкое искусство ведения полем

авшись зависти, легкодумию, то и дело попадая под влияние чужих речей и сиюминутных увлечений, можешь утратить твердость характера. Не будет пользы от учения, если нет надежного кранилища для знаний.

Для того, чтобы достигнуть намеченной цели и быть верным своему долгу, в характере человека должны быть постоянство, решимость, сильная воля, способные сберечь трезвость рассудка и чистоту

совести.

Все должно служить делу разума и чести.

## ТРИДЦАТЬ ТРЕТЬЕ

Хочешь быть богатым — учись ремеслу. Богатство со временем иссякает, а умение — нет. Тот, кто продает плоды своего ремесла без обмана, в народе считается святым. Но тех, кому Бог даровал хоть какос-нибудь ремесло, не минуют и пороки.

Во-первых, они не ищут на стороне лучших мастеров, чтобы перенять их опыт и не стремятся достичь большего мастерства. Довольствуясь тем малым, что имеют, считают, что этого вполне достаточно и предаются лени.

Во-вторых, нужно трудиться неустанно. А им стоит приобрести два-три поголовья скота, как они начинают воображать себя утопающими в благополучии, начинают бездельничать, чваниться, дело свое делают спустя рукава.

В-третьих, стоит кому-нибудь обратиться к ним с просьбой: "ты мастер, братец, ты щедр" или "что тебе стоит сделать для меня то-то и то-то", как они начинают думать с самодовольством, что дожили до дней, когда люди начали обращаться к ним с просьбами. Возгордясь, поддавшись лести они теряют свое драгоценное время, дают повод торжеству лукавого льстеца.

В-четвертых, такие люди домогаются приятельских отношений, с кем бы то ни было. Достаточно пройдохе подарить им какую-нибудь мелочь, пообещать помочь, назвать другом, они и рады, что

оказались нужны кому-то, что годятся в друзья. Тут-то и сказываются их наивность, незнание жизни. Доверившись лживому языку, безумно радуясь приветствию мнимого друга, они стараются сделать для него все, если ему чего-то не хватает, делятся с ним собственным добром, забывают о еде, одежде, о своих заботах и обязанностях, когда поджимает нужда, бегают, выпрашивая взаймы. Угождая другим, тратят без пользы время, остаются без доходов, втягиваются в раздоры из-за долгов, теряют свой человеческий облик, живут в нищете и бесславии.

Почему так происходит? Порой люди, способные провести кого угодно, сами легко оказываются обманутыми.

#### ТРИДЦАТЬ ЧЕТВЕРТОЕ

Все знают, что люди смертны, что смерть приходит не только за старыми, и взяв кого-то, она никогда не возвращает его. Казах верит в это поневоле, а не потому что доходит до этой истины

путем глубокого размышления.

Казахи твердят, что верят тому, что есть Бог, который спросит после смерти за все, за добро отплатит добром и накажет за зло, что наказание и награда его отличаются от мирских, воздаяния его бесконечно щедры, а кара неизмеримо жестока. А мне не верится в их слова. Потому что они не веруют искренне и осознанно. Поверь они в это, творили бы добро соответственно своей вере и не знали бы печали. Разве возможно убедить их в чем-то другом, когда даже в эти истины они веруют смутно? Каким путем исправить их? Можно ли назвать их истиными мусульманами?

Тот, кто хочет избежать мучений на этом и на том свете, должен помнить: не бывает в душе одновременно двух радостей, двух страстей, двух противоречий и двух горестей. Это невозможно. Тот, для кого земные радости и земные печали выше забот и радостей потустороннего мира, не

мусульманин.

Насколько казах мусульманин судите теперь сами. Если бы встретились ему две вещи, одна из которых предназначена для потусторонней жизни, вторая — для земной, и предстояло бы ему вы-

брать что-то одно, казах не упустил бы случая выбрать вторую, полагая, что приобретет первую в другой раз, а если не будет случая, Аллах великодушно простит его за выбор. Перед судом смерти этот человек будет клясться, что не променял благо потустороннего мира на земные радости. Как

Человек человеку друг. Потому что все в жизни —рождение, воспитание, чувство сытости, голода, печали, горя, форма человеческого тела, путь которым являешься на свет и которым уходишь из него — все у всех одинаково; и в другом мире — смерть, погребение, тление, допрос на Страшном суде — все общее. Как знать, проживешь ты еще пять дней или нет? Все люди гостят друг у друга, сам человек — гость в этой жизни, так стоит ли злословить, враждовать из-за богатства, завидовать чужому счастью, коситься друг на друга из-за пустяков?

Преклоняться не перед Богом, а перед человеком, молить не о благословении своего труда, а о том, чтобы добро для тебя было отнято у других, разве с подобной просьбой следует обращаться к Аллаху? Разве создатель может ради одного унижать и обездоливать другого?

Не имея ни здравого ума, ни образования, не умея связать двух слов, упрямо настаивать на своем, тягаться с мудрыми,— разве это достойно зва-

ния человека?

И что это за человек?..

ему верить после этого?



# ТРИДЦАТЬ ПЯТОЕ

Призвав к Суду ходжей, суфи, мулл, жомартов и сеидов, Всевышний строго спросит с них. Поставит отдельно тех, кто был ходжой, суфием, муллой, жомартом и сеидом, но служил и был благотворителен при жизни лишь ради того, чтобы жить в почете и пользоваться всеми благами. И поставит отдельно тех, кто служили ради служения Аллаху, старался быть угодным ему.

И скажет тем, кто возносил ему хвалу из корысти: "Вы при жизни служили ради того, чтобы к вам обращались уважительно — софеке, ходжеке, молдеке, мырзеке. Здесь этого не будет. Ваша счастливая жизнь кончилась, кончилась ваша власть над людьми. Здесь вы не то что почитаемы будете, а наоборот, спросится с вас за все. За все придется отвечать! Я дал вам жизнь, наделил богатством. Вы же использовали это для наживы, обманывали людей, прикрываясь заботой о потустороннем мире".

Тем же, кто старался честно служить, он скажет: "Вы жизнью своей и всеми делами старалис угодить мне. Я доволен вами. Для вас мной уготовано место почетное, проходите же! Возможно, здесь вы встретите друзей и тех, кому делали добро, или тех, кто содействовал вашим добрым на-

мерениям. Радуйтесь же!"

Жомарт — щедрый, занимающийся благотворитель; стыю.

# СЛОВО ТРИДЦАТЬ ШЕСТОЕ

В хадисе нашим пророком, да благословит Аллах его имя, сказано: "У кого нет стыда, у того нет и веры". В народной пословице говорится то же самое: "У кого есть стыд, у того есть иман". Становится очевидным: стыд — есть неотъемлемая часть имана. Но что такое стыд?

Существует стыд, порожденный невежеством. Это схоже с застенчивостью ребенка, который стыдится вымолвить слово или подойти к незнакомому человеку, хотя никакой вины его ни перед кем нет. Не имея вины перед шариатом, перед собственной совестью, стыдиться того, чего не следует стыдиться — верный признак глупости и низкородности.

Истинный стыд тот, который испытывают, совершив поступок, противный законам шариата, совести, человеческому достоинству. Такой стыд бывает двух видов.

Один из них — когда стыдишься не за себя, а провинность другого. Стыдишься, потому что сострадаешь человеку, и думаешь: "Япырай, что стало с этим человеком? Почему он вдруг поступил так недостойно?" — краснеешь за него.

Другой стыд вызван своей совестью, собственной провинностью перед шариатом, перед своей совестью и человечностью, допущенной по ошибке

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хадис — предания

или случайному инстинкту. Может, никто кроме тебя и не знаст о твоей провинности, но твой разум и естество терзаются, наказывают себя. Ты не находишь себе места, не можешь смотреть людям в глаза, мучаешься.

Люди, способные переживать такой стыд, отказываются от еды, теряют сон, случается, что в отчаянии они кончают жизнь самоубийством. Стыд — это человеческое достоинство, заставляющее изнутри признать свою вину и вынести себе наказание. В такие часы и мысли в голову не идут, и слова как будто теряются. Некогда утереть слезы из глаз и влагу из носа. Человек уподобляется жалкому псу. Он не только не может смотреть людям в глаза, но и вообще ничего не видит. Тот, кто знает о таких терзаниях, но вместо того, чтобы великодушно простить виновного, усиливает сго страдания, лишен человечности и милосердия.

Люди, которых я вижу сейчас, не стыдятся ничего и не умеют краснеть. "Я же признал свою вину, чего сще?"— говорят они. Или оправдываются: "Ладно, я опозорился, но ведь и ты так поступаешь?" Или говорят: "Вот такой-то и такой-то сделали то-то и то-то, но ходят по земле, как ни в чем не бывало. Я же, по сравнению с ними можно сказать, ничего плохого не совершил. К тому же у меня была причина так поступить". Вместо того чтобы устыдиться содеянного, они обеляютсебя.

Как нам назвать такого, человеком стыдливым или не ведающим стыда? Назвать стыдливым не позволяют хадис и слова, сказанные мудрыми...

Как нам понять, есть у этих людей иман или нет его?!.

# тридцать Седьмое

1. О достоинствах человека суди по тому, как он начал дело, а не по тому, как ему удалось завершить его.

2. Как ни прекрасна мысль, пройдя через чело-

веческие уста, она тускнеет.

3. Сказав мудрые слова самонадеянному невежде, порой обретаешь утешение, но чаще всего от них не остается и следа.

4. Твори благо разумному, глупого оно только

портит.

5. Сын своего отца для других — враг. Сын человеческий — твой брат.

6. Достойный, попросив многого, довольствуется малым, ничтожный просит много, но останется не довольным, если дашь больше, чем он просит.

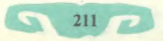
7. Тот, кто трудится для своего блага, уподобляется животному, которое пасется только для себя; того, кто трудится, выполняя человеческий долг, всевышний метит своей любовью.

8. Кто отравил Сократа, кто спалил Жанну д'Арк, кто казнил Гайсу, кто закопал нашего пророка в останках верблюда?— Толпа. Толпа безрассудна. Сумей направить ее на путь истины.

9. Человек — дитя своего времени. Если он

плох, в том виноваты и его современники.

10. Будь в моих руках власть, я бы отрезал язык тому, кто твердит, будто человек неисправим.



11. Остаться одиноким — все равно что умереть. Все беды падут на голову одинокого. В мирумного порочного, но и утешение, и веселье существует в нем же. Кто с достоинством выдержит первое? Кто устоит во втором?

12. Кому из нас не приходилось бывать в беде? Теряет надежду только слабый. Верно, что в мире нет ничего неизменного, но ведь и зло не вечно. Разве после суровой зимы, не приходит

полноводная цветущая весна?

13. Если некто молчит в гневе, значит всю силу гнева он затаил в себе. Извергающий черную брань — обычно хвастун или трус.

14. Успех и счастье опьяняют человека. В только один из тысячи умеет сохранить хладнокровие и разум.

15. Если хочешь, чтоб дела твои ладились, бе-

рись за них разумно.

- 16. Высокая должность все равно что высокая скала. На нее и неторопливая змея вползет в быстрокрылый сокол взмост. Недоброжелатели начинают хвалить тех, кто еще не достиг вершины а эти, легковерные, радуются их словам.
- 17. Мир океан, время веяние ветра, ран ние волны старшие братья, поздние волны младшие братья. Поколения сменяются чредой, кажется незыблем их покой.
- 18. Простолюдин, прославившийся умом выше царя, вознесенного удачливой судьбой. Юношпродающий свой труд, достойнее старца, торгующого своей бородой.

19. Сытый попрошайка — дьявол во плоти, л нивый суфи — лицемер.

20. Плохой друг — все равно что тень, когда солнце над головой, от нее не избавиться когда тучи сгущаются, ее не сыщешь.

21. Будь откровенен с тем, кто одинок, поддерживай хорошие отношения с теми, у кого много друзей. Будь осторожен с беспечным, и стань опорой обездоленному.

22. Бесполезны и бесплодны: бессильный гнев,

любовь без верности, учитель без ученика.

23. Пока ты добиваешься счастья, добра тебе желают все, но как только ты достигаешь цели, твой доброжелатель — лишь ты сам.

# ТРИДЦАТЬ ВОСЬМОЕ

Дети мои, утешение сердца моего! Вот написал несколько слов о человеческих деяниях и завещаю написанное вам, как память. Прочтите со вниманием, вникните в суть этих слов, и ваши сердца преисполнятся любовью. Любовь человека неотделима от его разума, человечности, знаний. Исходной, изначальной причиной этих свойств являются те совершенства, которые даются человеку от рождения — крепкое здоровье, прекрасная внешность, все остальное зависит от благородства отца и матери, от мудрых наставников и добрых друзей. Устремленность и понятливость порождаются любовью. А разум, человечность и знания будят в человеке интерес к науке.

Ребенок по доброй воле не тянется с ранних лет к учебе. Приходится его принуждать или привлекать до тех пор, пока у него не возникнет жажда знаний. Ребенка, имеющего стремление к знаниям, можно считать человском, можно питать надежду на то, что он будет стремиться познать Бога, понять себя и окружающий мир, что он научится приобретать добро, не поступаясь честью, и будет избегать зла. Иначе ему суждено пребывать в невежестве, в лучшем случае получит он весьма поверхностные знания. Скверно, что многие родители, дурно воспитавшие своих детей, затем отдают их на попечение мулл, ибо пользы от этой учебы нет. Развращенные сызмальства дети не могут

иметь интереса к знаниям, религии, почтения к своим наставникам. Не получится из них полноценных людей, добросовестных мулл, истинных мусульман. Самое сложное — воспитать в них человечность. Потому что Аллах — это путь истины, а искренность и правдивость — враги зла. Разве друг явится на приглашение, посланное через врага? Не добиться истины, если в душе нет любви к ней. Человеческие знания добываются любовью к истине, жаждой открытия для себя природы и сути вещей. Это не божие всезнание, любознательность и стремление к наукам дают человеку знания лишь соразмерные его рассудку.

Но прежде всего надобно возлюбить Аллаха. Известно, что Наука — один из ликов Всевышнего, потому и любовь к Науке — признак человечности и искренности. Не достигнуть вершин Науки, занимаясь ею для стяжательства, достижения корыстных, низменных целей. Пусть богатство, всеобщее уважение и слава сами найдут человека, только тогда они смогут стать достойным украшением его. А преклонение перед ними принижает человека, независимо от того, добьется он успеха или нет.

Если ты обрел любовь к истине, желание учиться — найди в себе внимательный слух и искреннее прилежание. Исповедующие ислам прежде всего должны знать, в чем заключается истина имана, ибо иман — это не слепое поклонение. Скажем, поверили мы в Бога, в то, что слова Корана — изъявление его воли, что Мухаммед Мустафа, да будет благословенно сго имя, является посланником его. Что нам дает такая вера? Ты веруешь в Бога ради него или ради своего спасения? Аллах велик и он не пострадает от твоего неверия. Если ты ут-

верждаешь, что вера твоя необходима тебе самому, хорошо, значит, ты веруешь. Но если это — вера ради веры, пользы от нее тебе не будет. Твоя вера окажется поистине праведной, принесет пользу, когда ты сам этого жаждешь. Нужно знать, какими усилиями достигается осознанная, разумная вера...

Ты сказал, что веришь в Бога, в его лики и имена. Тогда ты должен знать его имена, понять величие сущности каждого из восьми его ликов, назвавшись мусульманином, почитать себя рабом Всевышнего и стараться подчинить свои помысле его воле. Не тверди невежественно, что невозможно уподобиться Богу. Действительно, нельзя в точности воспроизвести творения Всевышнего. Но подражай во всем делам его, следуй указанным им путем. Вот светлейшие лики Аллаха: Жизнь, Наука, Могущество, Зоркость, Чуткость, Желание, Слово, Созидание.

Создатель наделил человека этими восемью ликами, но не в таком абсолютном совершенстве, каковым он сам ими обладает.

Можем ли мы называться мусульманами, направляя данные нам, пускай мизерные, но все же способности не по назначению, не употребляя их в угоду Всевышнему? Нужно знать, каким образом уподобить свои действия восьми величайшим качествам Аллаха, ибо природа Аллаха такова, что не нуждается в нашем описании, этого требует наш разум, нуждающийся в ясности представления Бога в восьми упомянутых ликах. Не зная их, нам не составить представления о Всевышнем. Поскольку мы знаем Аллаха по мере его проявлений, познать его окончательно не дано никому. Даже мудрейшим из мудрых не разобраться в его деяниях, не то чтобы постичь внутреннюю сущность его приро-

ды. Аллах всесилен, наши возможности ограничены. Измерить конечным бесконечное — невозможно. Стараясь закрепить в сознании понятия о нем, мы твердим: Аллах, есть, Аллах един. Но самое понятие "есть", "един" не соответствует непостижимой сущности Аллаха, ибо любое возможное в действительности явление не минует измерения "един". Применимо оно ко всему мирозданию, которое находится во владении Аллаха, о чем поведано нам в писаниях, где также упоминается восемь неизменных ликов и девяносто девять благостных имен Аллаха, выражающих неповторимый образ и действия его.

Я же хочу повести речь о четырех ликах — первые из них — Наука и Могущество, остальные являются неотъемлемой составной частью, дополняющей и объясняющей сущность этих двух. Отмечу

еще одно из шести ликов — Жизнь.

Мы говорим: Аллах есть, Аллах един, характеризуем и воспринимаем его, как Могущество Науки. Задумаемся, имеют ли реальную силу понятия "есть", "един", "могущество", "наука"? Не приходится сомневаться в том, что могущество науки реальная сила: где Жизнь там и Желание. А там, где Наука, Желание тоже неизбежно. Наука сама по себе ничего не дает. Все на свете приводится в движение могуществом Всесильного. Одним из свойств, присущих Желанию, является Слово, то есть речь. Разве Слово может обойтись без буквенных знаков и голоса? Только слово Аллаха беззнаково и безголосно. Но коли есть потребность говорить, значит есть способность слышать сказанное и видеть зримое, не так ли? Аллах слышит и видит не так, как мы ушами и глазами, что является господствующим преимуществом, то есть Могуществом Науки.

Следующий из его образов — Созидание, то есть претворение в жизнь. Если считать, что Созидание — одно из ликов Аллаха — пребывает в непрерывном претворении, не освобождаясь от этого, не обособляясь, как Наука и Могущество, а находясь в подчинении и принуждении, это указывало бы на его бессилие и зависимость. А зависимость — не к лицу Аллаху. Созидание — утверждает Могущество. Отсюда следует — благодаря Науке и Могуществу находят единение все восемь ликов Аллаха. Наука безмерна и совершенна. Могущество — всесильно и безупречно. О мастере судят по его делам. Ни одному смертному не дано объять разумом — каким колоссальным трудом сотворено и какой могущественной силой собрано в единое целос все, что видим и ощущаем.

Если у земного существа разум является его властителем, а сила служит ему во всех его деяниях, напрашивается вывод: не те ли свойства служат и Аллаху? Понятия Наука и Могущество должны восприниматься совместно — "Всезнающее Могущество", иначе — одно из них окажется ведущим, другос ведомым. Что тоже противоречит уче-

нию Аллаха.

В таком случае может оказаться, что восемь ликов Аллаха, не сливаясь в единый образ, превратятся в разные и самостоятельные лики? Все эти свойства исходят от одного Создателя, все вместе они олицстворяют единый и неповторимый образ Аллаха. Усматривать преднамеренность их соединения — для создания могущественного образа — было бы ошибкой.

Сила человека заключается в его разуме и знаниях. Могущество Всевышнего выражено в Науке и Милосердии. Хотя Милосердие не упоминает-

ся в числе восьми его ликов, оно поясняется смыслом следующих его имен: Всемилостивый, Милосердный, Сострадательный, Всепрощающий, Любящий, Защищающий, Покровительствующий, Благо-детельный, Дарующий, Учтивый. Эти имена Аллаха подтверждают мои доводы. Логику моих изложений также подтверждает удивительная гармония сотворенного мироздания. Ведь все на свете создано так, что одно служит интересам другого. Неживые тела не чувствуют боли и служат пищей одушевленной твари; животные поддерживают жизнь разумных существ — людей; животные освобождены от ответа перед Страшным судом, а человек наделен разумом и властвует над всем. В том, что Бог создал человека способным держать ответ на Страшном суде, проявились его справедливость и любовь к человеку. Он создал образ человеческий отличным от форм червей, птиц, прочей живности, наделил человека лучшим сложением, поставил на две ноги, высоко расположил голову, чтобы он мог обозревать окружающий мир, чтобы он не пригибался и не брал пищу, как животное, дал ему две руки, которые служат голове; чтобы он мог наслаждаться ароматами, дал ему нос; чтобы он мог видеть употребляемую пищу дал ему глаза; чтобы защитить их от опасностей, дал веки; ресницы даны, чтоб уберечь веки от трения; брови — чтобы отвести от глаз стекающий со лба пот; язык дан для того, чтобы люди могли общаться, понимать друг друга и трудиться сообща. Разве это не свидетельство любви к человеку? Если кто-то любит тебя, разве ты не обязан отвечать ему тем же?

Вдумайся: солнце испаряет влагу, превращает ее в тучи, которые, проливаясь на землю животворным дождем, дают жизнь семенам, травам и

цветам, радующим человеческий глаз и сердце; созревают всевозможные плоды, сахарные тростники, поддерживающие жизнь на земле; реки стекаются в моря и озера, утоляют жажду животных и птиц, служат обиталищем для рыб. Земля одаривает человека хлебом, хлопком, коноплей, плодами и ягодами, хранит в себе ископаемые богатства; птицы дают человеку пух, мясо, яйца; животные — молоко и шкуру; вода — рыб, рыбы — икру, пчелы — мед и воск, черви — свой шелк. Производя эти богатства, никто и ничто на свете не скажет: "Это мое!" Все предназначено для блага человека. Фабрики и машины, созданные невероятным трудом, служат на радость и пользу человеку.

Разве это не проявление любви Всевышнего к человеку? Разве не долг человека отвечать любо-

вью на любовь?

Чтобы человечество из-за своей ненасытности не истребило виды животных и не причинило ущерба последующим поколениям, Аллах заставил ту же человеческую жадность оберегать животных; звери и птицы надеются на свою силу, крепкие ноги быстрые крылья; находят убежище в глубине вод, обитают в высоких скалах, хоронятся в лесах; все живое стремится к размножению и наделено инстинктом самосохранения и заботы о потомстве. Все создано не в расчете на то, чтобы животное, развиваясь, совершенствовалось до уровня человека, а с целью обеспечить человека неиссякаемым источником питания. Во всем мы находим проявление доброты и справедливости.

Мы не задумываемся над тем, что доброта и справедливость — есть условия шариата, считаясь мусульманами, мы должны были быть верными по-



следователями Аллаха, но разве мы следуем ему неукоснительно? Разве для нас недостаточно этих арких, подобных небесным светилам доказательств аботы Аллаха о человеке?

Нам нравится видеть благодеяния других. Но собя мы не обременяем лишней заботой о ближ-

них. Разве это не грешно?

Кто допускает зло, не препятствуя ему, тот не может считаться истинным мусульманином. Или же

он мусульманин наполовину.

Где тот праведный путь, указанный Всевышним? Этого многие не знают. Я не встречал мусульманина, который бы внял словам пророка:

"Задумайся о деяниях Аллаха" или следовал

бы молитве:

"Люби Аллаха, и он возлюбит тебя".

"Твори людям добро, ибо Аллах любит творяших добро".

"Верующие в Бога творят благие дела, им уго-

товано место в раю".

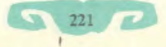
Коран изобилует подобными аятами, но никто из нас не пытается вникнуть в их суть, нет у нас ни желания, ни достаточных знаний для постижения этих истин.

"Есть люди, которые веруют в Аллаха, считают своим святым долгом творить людям добро, ибо знают, Аллах не любит злонамеренных". Об этом свидетельствуют следующие слова пророка, да благословит его Аллах:

"Кто несправедлив, тот не имеет совести. Не

имеющий совести, не имеет веры".

Отсюда мы уясняем, что вера не может возникнуть сама по себе, она рождается справедливостью и благонравием. Но справедливости и добродетели не добиться одними молитвами и слепым поклонением. Доказательства тут не требуют-



ся. Ты видишь мусульман, усердно молящихся и соблюдающих строгий пост, однако этого недостаточно.

Справедливость — мать всех благодеяний. Понятия совесть и честь исходят от справедливости. Справедливый человек непременно задумается и спросит себя: "Почему я одобряю добрые дела других, а сам не спешу принять в них участие": Разве это не свидетельство его справедливости и честности? Разве это не начало благих дел? Но почему, заботясь о людях, он не проявляет такой же заботы о Создателе?

Стремление к благотворительности порождается умением довольствоваться малым. Не теряйте чувства справедливости, не уставайте творить добро. Без справедливости нет ни веры, ни человечности. Как учит Аллаяр суфи, один порок рождает сто других.

Понятия о Всевышнем сложились в нашем сознании как о Знающем, Милосердном, Справедливом. Если признаки Науки, Милосердия, Справедливости присутствуют в тебе, это означает, что ты имеешь стремление к знаниям, ты - истинный мусульманин и обладаешь высокой человечностью. Известно, что жауанмарт воплощает в себе три таких качества, как правдивость, благонамеренность, разум. Правдивость олицетворяет — Справедливость, благонамеренность — Милосердие, а Разум, как мы знаем — одно из имен Науки. Этими свойствами, но в малой мере, наделен человек; долг его - довести их до совершенства, использовать на благо, помнить о них, беречь их в себе. Достичь этого можно, имея искренние желания и неустанно трудясь. Этими тремя качествами обладает пророк, за ним - святые, ученые и ис-

Жауанмарт — благородство

тинные мусульмане; эти качества направлены на служение Всевышнему, проповедуются пророком, и приняты святыми с любовью. Но их любви хватило только на то, чтобы проявить заботу о загробной жизни. О мирских радостях они забыли или не брали их во внимание.

Ученые же думают и заботятся о земной жизни. Суждения святых и ученых — противоречивы, котя они недалеко ушли друг от друга в своих убеждениях, котя обе стороны рассуждают в пользу учения Аллаха. Но ведь любой спор должен за-

кончиться удовлетворением?

Наука и Разум, как и человеческая природа, не терпят насилия над собой, им противны неискренность, они учат нас быть добрыми, искренними, благодетельными, что и есть Милосердие.

Но я думаю, что и святые, и ученые ищут удовлетворения в спорах ради своего тщеславия.

Если бы человечество для своего усовершенствования избрало тарикат, путь, указанный святыми, мир бы пришел в запустение. Кто бы тогда пас скот, кто бы остановил врага, кто бы шил одежду, кто бы сеял хлеб, добывал богатства земных недр?

Разве отказавшись от благ, дарованных Всевышним, мы не рискуем оказаться неучтивыми, неблагоразумными и неблагодарными, впадая тем

самым в тяжкий грех?!

Избравшим этот путь грозит полное исчезновение или они окажутся жертвами кафиров, самые невыдержанные из них бесславно сойдут с избранного ими пути.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тарикат — здесь направление в религии, исповедующее духовное самосовершенствование путем строгой воздержанности и полного смирения.



Если этот путь предначертан лишь для половины мусульман, то напрашивается вопрос: разве существует половинчатая истина? Истина должна быть единой для всех. Разве может быть выборочная истина? Выборочная справедливость? В таком случае у народа не может быть и самой жизни. Ибо жизнь есть высшая истина. Без жизни не может быть совершенства.

Не все святые презрели земные блага. Известно, что трое приближенных пророка — хазрет Гусман, Габдурахман ибн Гауф, Сагид ибн Абдукас славились своими богатствами.

Строгую воздержанность святых можно объяснить их неуверенностью в своей силе, опасением соблазниться мирскими радостями, что несомненно ослабило бы их веру. Или же это вызвано желанием отвлечь внимание людей от накопительства примером своей воздержанности, в расчете на то, что люди, видя их смирение, откажутся от пагубных увлечений, корыстных целей и изберут путь любви к благотворительности. Если это предпринято из самоотверженной любви к людям, то их жертвы неоправданны, путь их опасен и неверен. Добиться истины подобным путем могут только люди преданные своей вере, достигшие вершин науки, обладающие могуществом власти, редким мужеством, духовной непреклонностью. Собрать в одном человеке эти качества почти невозможно, или же их обладатель может оказаться непревзойденным мошенником.

Стремление отличиться, возвыситься над другими портит человеческую натуру. Невежда, объявивший о своем вступлении на путь тариката, тем самым признается в безнравственности.

Мыслитель и ученый — суть одно, но в познании обнаруживается их отличие. Признанная в миру внешняя наука преподносится нам в виде наставлений. Наставники, достигшие наибольшего успеха в своих наставлениях, называются учеными.

Ничто не создано без причины, возможно, служители подобного учения одержимы жаждой постижения тайн могущества Аллаха, что никому не возбраняется, или они занялись наукой, такого склада из безграничной любви ко Всевышнему? Но уместно ли говорить именно о такой любви, коль человеку не дано познать самого Аллаха?

Только любовь, порожденную ясным пониманием, безмерной верой, чувством благодарности и признательности ко Всевышнему за тех существ, что сотворены им с любовью, сами наделены способностью любить и сострадать, можно назвать любовью ко Всевышнему.

И только те достойны звания ученого, кто стремится постичь Аллаха соразмерно своему рассудку, кто ищет первопричину всех явлений и предметов. Они добиваются истины, справедливости, блага в интересах человечества, для них не существует в жизни радости и удовольствия, помимо их труда. Не будь этих мыслителей, идущих верным путем, наступило бы всеземное крушение. Эти истинные ученые являются костяком всех человеческих творений, их умами приводится в порядок все, что есть на земле. Их деятельность направлена на земное благоденствие, как говорится: земная жизнь — есть возделанная нива для жизни загробной.

Не всякий ученый -мудрец, но всякий мудрец — ученый.



Традиционная вера приобретается с помощью наставления ученых, но благодаря просвещению мудрых, она перерождается в истинную веру. Добиваются этого мудрецы, постигшие высший смысл мусульманства. Ученые же мирских наук не знают основ религии, хотя они добиваются истины и сумели раскрыть для себя тайны вселенной и человеческого бытия. Из семи условий шариата они способны признать лишь Аллаха, не могут отличить сторонников Аллаха от его противников. Пусть они не являются нашими духовными пастырями, но они заслуживают нашу признательность, ибо, как сказано пророком в Хадисе, лучшими из людей считаются те, кто приносит пользу окружающим.

Эти люди не знают ни сна, ни покоя, ни развлечений, они находятся в неустанном поиске полезных для человечества открытий, они добыли электричество, подчинив человеку энергию молнии, научились держать связь друг с другом на огромных расстояниях, заставили огонь и воду выполнять колоссальную работу, непосильную тысячам людей, они совершенствуют человеческий разум, учат нас отличать добро от зла, несомненно, мы во многом обязаны им.

Теперешние муллы — противники ученых. Что свидетельствует о невежестве священнослужителей или о превратности их помыслов, ибо сказано: по природе своей человек тяготеет ко злу. Многие из их учеников, заучив несколько молитв на арабском или персидском языках, считают, что могут участвовать в спорах, гордятся этим, и вместо пользы, причиняют людям вред, сбивая их с пути громкими призывами и пустым бахвальством. Иные из них вредят не из злого умысла, а подчиняясь природному инстинкту. Отрадно видеть, когда кто-то

из них вняв правдивому слову, возвращается к совести. Разве назовешь совестливым того, кто препятствует правде? Самодовольство, тем более необоснованное самодовольство портит человека. Если правда именуется еще истиной, а истина есть Аллах, нужно не противиться ей, а постараться понять и рассудить справедливо. Подобное заблуждение чревато опасностью отчуждения от религии.

Когда великий пророк, да благословенно будет его имя, сказал, что "грядет день равный по своей продолжительности году", богословы спросили его: "сколько же будет молитв в тот день?" И получили ответ: "Об этом будут знать ученые того времени". Не хотел ли пророк этими словами дать понять, что вместе со временем будут меняться,

обновляться и каноны религии?

В наши дни методы обучения в медресе безнадежно устарели, оказались не только бесполезными, но и вредными. В соответствии с этим в Турции уже открылись новые учебные заведения, где помимо богословия преподаются военная дисциплина и другие науки. Наша молодежь многие годы отдает пустой зубрежке в медресе, и оттуда выходят невежественные, неразумные, не приспособленные к труду люди, которые и в дальнейшем живут обманом да ложью. Учение мулл не приносит ничего, кроме вреда.

Красота мироздания облагораживает человеческий разум. Случается, что из-за нужды и нехватки человек теряет свой человеческий облик, звереет. Не иметь стремления и постижению мировой науки — признак невежества, что осуждает-

ся и Кораном.

Между богатством, накопленным для того, чтобы возвыситься, и богатством, которое копят для того, чтобы иметь возможность помочь страждущим и не быть в зависимости от других, есть большая разница.

Мы не стремимся овладеть знаниями в целях наживы. Напротив, используем богатства на пути к овладению знаниями. Искусство — вот подлинное, неиссякаемое богатство, учиться ему — самое благородное дело. Знания должны служить справедливости и отвечать требованиям закона Божьего. Человек обязан быть благодетельным и не только восхищаться благотворительностью других, но и самому неустанно творить добро.

Говоря о муллах, хочется особенно предостеречь вас от ишанов. Их учения ложны, пагубны. Многие из них невежды, не знают подлинных законов шариата, а избирают путь богослужения, пытаются учить других при всей убогости собственных знаний, учения этих искусителей человечества вредны даже для псевдорелигий. Они находят себе опору среди глупцов, слова их — ложь, свидетельство их учености — четки, чалма и больше ничего!

Так знайте же, дети мои! Путь Всевышнего беспределен. И никому не дано преодолеть его. Тот, кто решился пойти по этому пути, считается истинным мусульманином. Если конечная твоя цель — обогащение, это уже не божий путь, это свидетельство твоей ограниченности. Что за непостижимая уму алчность, алкать богатства всего мира?! Если ты намерен делиться с другими своими деньгами, скотом, знаниями, другими благами — это и есть путь Всевышнего, единственный путь, не знающий предела. Избравшие его считаются истинными рабами его, они могут питать надежду приблизиться к Богу. Какая надежда может быть у иного пути?

Способности и намерения некоторых людей направлены на улучшение внешнего вида, они заботятся о своей одежде, следят за походкой, считая сие занятие высоким достижением. Стараются выставить себя напоказ, как на торгах, вызывают зависть у глупцов, чей ум только в глазах. Глядя на них, одни изводятся, снедаемые завистью. другие выбиваются из сил, подражая им. Кому какая выгода от этого? Сколько усилий потрачено только на то, чтобы понравиться окружающим свосй внешностью! Достоинства человека содержатся не в наружности, а в чистоте его помыслов, неприукрашенной внутренней сущности, по которым и распознает нас Аллах. Разве прибавится ума у этих поклонников зеркал? Разум чевовека совершенствуется безграничной, неиссякаемой пюбовью к добру.

Совершенным мастерством своим Аллах создал мироздание и человека, чтобы тот мог расти и продолжать род людской. Святой долг каждого из нас — множить число своих друзей. Это зависит от сердечности, благорасположенности к окружающим, что вызовет ответное чувство, или хотя бы не желайте зла другим, не пытайтесь возвыситься

над другими словами или делами.

Возвыситься духовно можно иными путями.

Во-первых, умение сохранить человеческие дотоинства даже во время великих испытаний, облагораживает человека.

Во-вторых, самовосхваление, выпячивание собственных достоинств могут только навредить те-

бе.

В-третьих, злонамеренность, принижение, оскорбление самолюбия других, порождает ответную враждебность. Причина желания отличиться перед другими хвастовство, оно порождает зависть, одна зависть влечет за собой другую.

Отсутствие же этих пороков приносит человеку умиротворение, а в умиротворенной душе рождается стремление.

Существуют три вещи, способные унизить вест человеческий род, которых следует избегать, это: невежество, леность, злодеяние.

Невежество — то есть отсутствие знаний, без которых ничего нельзя добиться; отсутствие знаниравняет человека со скотом.

Леность — злейший враг искусства; бесталавность, безволие, бесстыдство, бедность — порождение лени.

Злодеяние — враг человечества; причиняя зло другим, человек отдаляется от людей, уподобляя дикому зверю.

Противоядие от этих пороков — человеколюбие, желание всеобщего благоденствия, твердост духа, справедливость, глубокие всесторонние знания. Направь свои знания на путь, указанный Аллахом, ибо Аллах не ленясь, огромными усилиями и старанием создал гармоничный совершеннымир. Твое дело тоже должно быть сделано с усердием и добрыми намерениями. Все, что создан Аллахом имеет свое назначение, плоды твоего труда тоже должны быть обращены на пользу людям. Иначе — любой труд бесполезен. И вера твоя — тщетна.

Известно, творения Аллаха не создавались без трудностей и ни один предмет не создан без назвачения. Все имеет свою цель, свою причину. Человек, имеющий тягу к знаниям, обязан помнить — любое дело должно вершиться целенаправленно.

Пророк, да благословит Аллах его имя, оставил нам такие слова: "Прежде чем взяться за дело, надобно иметь цель и стремление".

Но вот вы решили совершать отныне омовения, читать молитвы, соблюдать посты. Но не грешно ли заботиться только о внешнем соблюдении обрядов? Если ваша душа чиста, соблюдение обрядов богослужения отражает вашу духовную жизнь, внешняя упорядоченность лишь украшает и облагораживает вашу веру. Не поэтому ли мудрецы утверждали, что вера одна, что она освящена многотерпением, без сдержанности, она тускнеет, а возможно даже обречена на погибель. Сказано это к тому, чтобы невежды, думающие лишь о соблюдении обрядов, не забывали о главной задаче — в е р е.

У меня есть основания думать, что они убеждены: достаточно им совершить обязательные элементы обрядов, чтобы считаться мусульманами. Это не так, обряды являются всего лишь стражами всры. Но что проку от стража, который только будит, не заботясь о сохранности и благополучии охраняемого предмета? Что станет с верой без баительности? Разве подлинная цель — не сохранность и чистота охраняемого предмета?

Не способные разобраться в смысле обрядовых знаков, прислушайтесь! Самое главное в них — намаз. Но прежде чем приступить к нему, вы должны совершить омовение. Омовение совершается после очищения от скверны. Помните об этом! Эта процедура должна закончиться проведением влажными руками по ногам — некоторые из знаков носят символический характер.

Избавившись от скверны, вы совершаете омовение, очищая невидимые стороннему глазу части те-

ла, что, разумеется, совершенно неинтересно знать посторонним, но этими действиями вы показываете людям, что ваша душа безгрешна и вы приводите свой внешний облик в соответствие с внутренним состоянием. При полном очищении и спокойствии вы приступаете к намазу.

Намаз — это молитвы, заклинания.

Легкое прикосновение мокрыми пальцами к щее и ногам означает, что они уже омыты и чисты.

Приступая к молитве, вы касаетесь пальцами ушей — это означает, что вы не смеете перед Аллахом воздеть руки выше, это движение выражает ваше признание — Аллах превыше всего, и вашу мольбу к нему — не дай потонуть в мирской суете, протяни руку помощи.

Склоненная голова и сложенные на груди руки — знак того, что вы стоите не просто как раб перед вельможей, не как простолюдин перед падишахом, а выказываете этим признание как более слабое, ничтожное создание справедливости и непомерному могуществу всемудрого Аллаха.

Обращение лицом к Кыбле<sup>1</sup> — поклонение предполагаемому месту посещения, Всевышнего, хотя мы знаем, что не может быть на земле места, достойного его пребывания. Это надежда на то, что ваши молитвы достигнут слуха Всевышнего.

Чтение намаза начинается с суры Фатиха. Это продолжительная и содержательная молитва.

Поклоны, совершаемые положа руки на колени — знак того, что мусульманин предстал перед ликом Аллаха.

Кыбла — направление, показывающее Мекку — мусульманскую святыню, куда мусульмане обращают лицо во время молиты.

Первое прикосновение лбом земли означает, что человек вышел из земли, второе — что он вернется в землю же. Обращение лицом к небу — знак надежды и мольбы на воскрешение после смерти.

Вы заканчиваете молитву еще одним приседанием и словами приветствия ко Всевышнему и его пророку, да благословит Аллах его имя, а также пожеланием всем мусульманам мира, единства

и благополучия.

Так что же мы уяснили для себя из этого Слова?

#### ТРИДЦАТЬ ДЕВЯТОЕ

Да, безусловно, наши предки уступали теперешним людям в образованности, учтивости, ухоженности и опрятности. Но обладали они двумя достоинствами, которых у нас теперь нет.

Изживая в себе недостатки, доставшиеся нам от предков, мы растеряли эти достоинства. Если бы мы имели в характере своем решимость и усилия, направленные на приобретение новых качеств приложили к тому, чтобы сохранить старые, возможно, мы встали бы в ряд с другими народами. Поскольку нет решимости характера, вновь приобретенное более благоприятствует развитию в нас свойств демонических, нежели человеческих. Это — есть одна из серьезных причин утраты нами национальных достоинств.

О каких качествах мы говорим? В стародавни времена были люди, которые звались "ел басы" топ басы". "топ басы". Они решали споры, управляли жизнью общества. Простой народ, худо-бедно, занимался своим делами. Не принято было оспаривать решения "ел басы" и "топ басы" или бегать от одного к другом Говорят: "Возьми альчик, если он удобен для твоей руки, сделай из него биту". "Когда каждый сам себе бий, не ужиться и на бескрайних просторах, когда есть глава общины, не сгореть и в огне". Люди,

<sup>1</sup> Ел басы — глава народа 2 Топ басы — глава общины

признав эту истину, приносили жертву святым дукам, и помолясь, отдавали бразды правления всеобщему избраннику и впредь старались поддерживать во всем, скрывая его недостатки и славя достоинства. Относились к нему с должным почтением, слушались и неукоснительно повиновались, тогда и влиятельные лица не переступали пределов благоразумия. Как им было не заботиться о людях, когда все были братьями, и достояние у них было общее?

И второе — люди свято берегли и дорожили единством. Стоило кому-то призвать на помощь других, упомянув при этом имена предков, как все бросались на выручку, забыв обо всех обидах и раздорах, охотно шли на уступки и жертвы. Говорили

тогда в народе:

"Кто не умеет простить вины ближнего, того

чужой обидит".

"Братья ссорятся, но не отрекаются друг от

друга".

"Если шестеро погрязли в раздорах, потеряют то, что в руках, если четверо пребывают в согласии, на них небесная благодать нисходит".

"Кто ищет верного пути, находит казну, кто

ищет раздоров, находит беду".

Где теперь этот благородный дух общности и

радение о чести?

Они были обеспечены людской стойкостью, со вестливостью, доблестью. Мы лишились их.

У теперешних дружба — не дружелюбие, а ве

поломное коварство.

Вражда — не отстаивание истины, а просто не-



# С/1011 СОРОКОВОЕ

Почтенные, вот о чем я хочу спросить вас.

Как это получается, что о покойниках мы не говорим дурного, а среди живых не видим достойных?

Отчего старики живут в согласии с молодыми, а между собой враждуют, хотя число их сверстников с каждым днем становится все меньше?

Стоит кому-то усхать на чужбину, как все тут же начинают любить его как родного. Но как только он возвращается, мы вынуждаем его бежать от нас. Почему?

Почему, увидев хорошего человека из чужого рода, люди распинаются перед ним, восторгаясь его достоинствами, а в своему роду не замечают тех, кто превосходит чужаков в мудрости и благородстве?

В чужом краю расхваливают свой аул, вернувшись, превозносят достатки чужого аула. Как это так?

Почему родители ласковы, заботятся о детях, пока они маленькие, но охладевают к ним, как только они взрослеют?

Почему родичей трудно собрать, когда радость, горе или другое достойное собрание, а как запахнет воровством или разбоем, они тут как тут?

Почему родичи досадуют и обижаются на тебя, когда твоя лошадь приходит первой на скачках?

В старину люди помнили, если кто-то хотя бы раз помог им добраться до места, они вспоминали об этом с благодарностью до последних дней своих. Нынче люди быстро забывают о добрых делах. Почему?

Почему байский сын, обеднев, не стыдится воровства, а идти в услужение к другому баю, считает для себя зазорным?

Почему двое хороших людей не могут ужиться в одном роду? А двое подлецов почему-то всегда становятся друзьями?

Почему тот, кого ты считаешь другом, кому ты даришь коня, отворачивается от тебя, получив стригунка от твоего недруга?

Почему иной не ценит друга, с которым живет в согласии, а за врага, который в кои веки исполнил единственную его просьбу, готов отдать жизнь?

Почему многие не желают добра друзьям, а если кому-то из двух друзей повезет, они становятся заклятыми врагами?

Почему одни ищут человека, который бы дал им разумный совет, но избегают тех, кто знает их дело до тонкостей?

Почему иные в гостях ведут себя так, будто пригнали с собой весь свой скот, а принимая гостей в своем доме, делают вид, будто далеко отогнали все свои стада?

Люди ищут покоя, но стоит ему воцариться, как им тут же становится скучно? Почему?

Почему народом всегда правят ловкие дельцы? И почему, как правило, они всегда бедны?

Почему младшие жены бывают строптивыми? Почему злодеи бывают смелыми? Почему иные **б**едняки бывают спесивыми?



Почему людей сдержанных, живущих мирно, называют безвольными, а тех, кто распущен, хвастлив, драчлив, считает удальцами?

Почему казахи не слушают праведные слова, не находят для этого времени, но будут охотно внимать сплетням и грязным наветам и не уйдут не выслушав их до конца, хоть все дела их пойдут прахом?

# СОРОК ПЕРВОЕ

Тому, кто вознамерился учить, исправлять казаха, нужно обладать двумя преимуществами.

Первое — иметь большую власть, пользоваться огромным влиянием, чтобы запугивая взрослых, забирать у них детей и отдавать в учение, направляя одних по одному пути знаний, других — по другому, а родителей заставляя оплачивать их расходы. Девочек достаточно было бы обучить мусульманству, чтобы они были сильны хотя бы в религии. В таком случае можно было бы надеяться: когда состарившиеся родители отойдут от дел, молодое поколение пойдет по правильному пути.

Второе — нужно владеть несметными богатствами, чтобы подкупом брать детей у родителей и отдавать их в учение, как было сказано

выше.

Никто не обладает властью, способной запугать нынешних людей. Никому не дано богатство, которого хватило бы на то, чтобы задобрить всех родителей.

Не запугав или не подкупив казаха, невозможно, уговорить или убедить его в чем-либо. Невежество, доставшееся от отцов, впитавшееся с молоком матери, пройдя сквозь мясо, достигло костей и убило в нем человечность. Между собой у них какие-то ужимки и кривляния, шепотки да

двусмысленные намеки, ничего более увлекательного на ум им не приходит. Они пытаются думать, но им некогда сосредоточиться на своей мысли. Говоришь с ними — они и слушать со вниманием не могут; глаза их бегают, мысли разбредаются.

Как жить?

Как нам быть дальше?

### СОРОК

Одна из причин пристрастия людей к порочному — безделье. Когда б он возделывал землю, занимался торговлей, разве мог бы он вести праздную жизнь? Ездит из аула в аул на выпрошенной у кого-то лошади, живет на дармовщину, разносит сплетни и слухи, хитростью и коварством подстрекает других или сам идет на поводу у подстрекателей, скитаясь без дела и без пользы. Тот, кто стремится к благополучию, кто привык жить своим трудом, сочтет такую жизнь унизительной. Разве он оставит свое дело, чтобы бродяжничать бесцельно?

Тот, у кого заводится хоть мало-мальский скот, не довольствуясь этим, не бережет то, что имсет, а отправляется на поиски радостей, оставив пастухам и детям заботу о стаде, которое становится добычей воров, хищников, гибнет в непогодь. Он стерпит эту утрату, но будет не в силах отказываться от участия в тайных заговорах, сплетнях, мелких дрязгах. Желая обрести значимость и вес в обществе, он считает обязательным для себя быть причастным к мерзким и злым козням, грязным нашептываниям, ничтожному пакостничеству. Достигшие кое-какого достатка, бросают свое добро на попечение других, "ты, мол, присмотри, пригляди", сами же предаются суесловию, дармоедству, праздному шатанию.

241

Нынче люди не дорожат высоким умом, всеобщим уважением или богатством; умение писать жалобы, умение ловко обвести кого-то вокруг пальца — вот что в почете. Кому удастся это, будь он беден и сир, ему всюду уготовано почетное место, жирный кус мяса и упитанный конь. Такому мошеннику легко улестить простоватого бая, заявив лицемерно: "Вы только велите, ради вас я хоть в огонь готов пойти". И этого достаточно, чтобы, не ударив палец о палец, быть сытым, одетым, ездить на хорошем коне и пользоваться всеобщим уважением.

Бай не думает об утерянном покое, не считает своих расходов. Прежде чем говорить с кем-то, он будет держать совет с проходимцем, который стелется перед ним мелкой иноходью, страшась потерять доверие бая, тревожась, как бы не завелись у владыки другие советчики. "Аллах с вами,— говорит он угодливо,— неужто вы сами не додумались до такой простой вещи?" И начнет подсказывать хитрости одну гнуснее другой, внушает баю подозрительность к другим. В конце концов бай теряет доверие к себе окружающих. Если умный человек не соглашается с баем и отворачивается от него, прохвост тут как тут: "Вот видите? Не я ли говорил вам, что это его козни?" И вовсе подчинит своей воле наивного бая.

Вот на что теперешние люди тратят свой ум и желания.

Вот чем они живут.

## СОРОК

Человек наделен от природы телом и душой. Нужно знать, какие из свойств тела и души даны от рождения и какие приобретаются в результате труда.

Необходимость есть, пить, а также спать — непроизвольные потребности. Желание что-то увидеть и узнать — задатки непроизвольного инстинкта, но разум и знания — являются приобретением человеческого труда. Слушая ушами, видя глазами, прикасаясь руками, пробуя на язык, вдыхая носом, человек получает представление овнешнем мире.

Полученные ощущения, приятные они или неприятные, воспринятые пятью указанными органами чувств, располагаясь в памяти в заданной закономерности, создают определенную образность.

Получить приятное впечатление от хорошего и отвращаться от плохого — естественная способность человека. Сначала эти задатки очень слабы. Человек развивает и усиливает эти способности, без внимания и развития они притупляются, исчезают или остаются в зачаточной стадии, оказываются ни для чего не пригодными.

Тот, кто много слушает и видит, черпая знания извне, тот имеет многое: он способен трезво рассуждать и отличать полезное от вредного. Человека, способного анализировать события и факты, относят к людям умным. Невежда, не способный мыслить, не приученный трудиться, пытается свалить свою нерадивость на Бога. "Что делать, если Бог не наделил умом?" или "Нас с тобой Бог создал не одинаковыми",— говорят они.

Разве Бог велел ему не вслушиваться, не всматриваться, не запоминать слышанное и виденное? Разве сказано ему: ешь, пей, развлекайся, довольствуйся похвальбой и превращайся в живо-

тное, растеряв душевные сокровища?

Другие говорят: "Может, ум и взаправду дело наживное, но стремлением наделяет природа. Наделенный способностями приобретает и ум. Неспособ-

ные остаются неразумными". И это неверно.

Стремление есть и у детей, что бесспорно. Мы уже говорили, что сначала способности человека очень слабы и нуждаются в дальнейшем развитии и совершенствовании. Даже ремесло, которым человек занимается с желанием, изо дня в день становится более совершенным. Если не возвращаться к приобретенным навыкам, ты можешь утерять их, ты и сам не заметишь, что стал другим человеком. Разве умение и мастерство, покидая тебя, предупреждают об этом заранее? Попытка вернуть их потребует еще больших усилий, чем прежде.

Душевные способности настолько разнообразны и многогранны, что описать здесь все их невозможно. Сила души способна удержать долгое время навыки приобретенного мастерства, но без внимания они теряют свою ценность и со временем может иссякнуть и сама сила, удерживающая их.

Приобрести ее заново невозможно.

Сила души обладает тремя особенными свойствами, которые нужно ценить и беречь в себе, потому что без них человек превращается в

животное.



Первое из них называется "подвижной элемент". Что это такое? Это свойство помогает не только осознать увиденное и услышанное, но побуждает живо осмыслить, что из чего проистекает и куда ведет. Без этого свойства бесполезно многочтение, оно ничего не даст. Не сделав вовремя, не подумав вовремя, не сказав вовремя, опаздывая всюду, будешь всю жизнь жалеть и огорчаться: "Какая жалость! Там-то, тогда-то надо было поступить так-то!"

Другое свойство называется "притягательная сила однородного". Узнав что-то новое для себя, начинаешь думать и сравнивать со сходными вещами. Во всем ли у них есть сходство? Или только в отдельных элементах? И пока не уяснишь себе всей причины сходства, не расспросишь, не проверишь свои предположения, не найдешь успокоения.

И третье. Называется оно "впечатлительностью сердца". Если сумеешь сберечь сердце от превратностей четырех пороков, таких, как самодовольство, корыстолюбие, легкомыслие и беспечность, полученные ощущения извне четко отразятся в зеркальной непорочности сердца. Эти впечатления будут питать твой ум и запомнятся надолго. Если не убережешь чистоту сердца, потускнеет зеркало души, все в нем будет видеться смутно или в искаженном виде. И понятия твои обо всем на свете сложатся неверно.

Все, что добывается трудом и находится вне тебя, называется богатством. Не зная всех перипетий и тонкостей ведения хозяйства, трудно удержать в руках свое добро. Так же трудно уберечь нажитое духовное богатство — ум и знания, от которых может быть и немалый вред. Не зная об этом, потеряв бдительность, можно легко лишиться

приобретенного.

Все на свете имеет свою меру. В том числе и хорошее. Великое дело — знать меру всему. Умение думать — похвально, но некоторые люди, чрезмерно увлекшись, запутываются в мыслях, теряют здравый рассудок.

В желаниях есть, пить, одеваться, развлекаться, любить, наслаждаться, обогащаться, добиваться влас-ти и даже в проявлении осторожности и хитрости, направленной на то, чтобы не быть обманутым, нужно знать меру. Все, что сверх меры — есть зло.

Древние мудрецы говорили: "В том, чего упорно добиваемся, мы находим зло". Да будет известно тебе, в двух свойствах духовной силы, называемых "притягательной силой однородного", "подвижной элемент", кроется все то добро и все то зло, что существует на свете. Властолюбие, эгоизм, гнев, ложь — все, что порочит человека, берет начало в этих истинах. Такую силу нужно уметь направлять на усовершенствование хороших и полезных качеств, нужно подавлять порочное в его зародыше.

Разум отличает полезное от вредного, но даже силой разума не одолеть этого зла. Одолеть его может только тот, кто соединит в себе силу разума и силу воли. Сумевший сосредоточить в себе разум и волю подобен быстроногому скакуну —

ему подвластно все.

Если же эти качества не развиты или одно из них присутствует, а другого нет, то духовная мощь понесет тебя, как необъезженный, неуправляемый скакун, бросая и на скалы, и в воду, и в пропасть. Ты безволен. Несешься, не разбирая дороги, полы твоего халата распущены, глаза воздеты к небу... И до скончания дней твоих не избавиться тебе от бесчестия.



### СОРОК ЧЕТВЕРТОЕ

Ничтожнейший из людей тот, кто не имеет стремления. Но стремления бывают различные. И те, кто стремится к чему-либо, отличаются друг от друга по способностям и силе воли. Талантливые или бездарные, все они не прочь услышать похвалу в свой адрес. Они ждут ее, заслуженную или нет, все равно.

Люди общаются с людьми своего круга, делятся с ними сокровенными мыслями. И скорее всего ждут похвалы от тех, кто живет рядом с ними и знает их, а не от незнакомых и далеких людей.

Одни стремятся к почестям. Другие алчут богатства. Неважно каким образом, скаредностью или китростью. "Кто добыл богатство, тот безгрешен" или "У имущего лик светел",— говорят они и знают, что никто их за это не осудит. Видят в богатстве свое главное достоинство и честь. Судя по их извращенным нравам, так оно и есть, но если смотреть с позиций человечности — это один из отвратительных пороков.

Одни хотят прослыть храбрецами, святыми, баями, другие — не чураются славы хитрых, ловких, всезнающих. Чванятся худой славой, пытаясь даже из нее извлечь выгоду.

Все стремятся к чему-то, стремятся читать, но не по книгам, а по лицам людей. Смотрят, точно прощупывают биение пульса и определяют: "А...

сегодня в цене то-то и то-то, а вот на этом деле можно недурно заработать".

Чтобы постичь науку по книгам, нужно, говорят, прежде всего очистить от скверны душу, помыслы, и только потом приступить к чтению.

Если предпочитаешь учиться по лицам, продолжай начатое, не старайся очиститься, ведь никому не видно, что там у тебя за душой. Говорят, чем больше складок и зазубрин в ней, тем неуязвимее и прочнее благоденствие.

Вот и суди теперь, кто чему учится и к чему стремится.

#### СОРОК ПЯТОЕ

Доказательством существования единого и всемогущего Бога является то, что многие тысячелетия на различных языках люди говорят о существовании Бога и сколько бы ни было религий, все считают, что Богу присущи любовь и справедливость.

Мы не создатели, а смертные, познающие мир по созданным вещам. Мы — служители любви и справедливости. И отличаемся тем, насколько лучше один другого осознаем творения Всевышнего.

Веруя и поклоняясь сами, мы не вправе сказать, что можем заставить верить и поклоняться других.

Начало человечности — любовь и справедливость. Они присутствуют во всем и решают все. Это — венец творения Всевышнего. Даже в том, как овладсвает жеребец кобылицей, проявляется любовь.

В ком господствуют чувства любви и справедливости — тот — мудрец, тот — учен. Мы не способны придумать науку, мы можем только видсть, осязать созданный мир и постигать его гармонию разумом.



# поэмы



#### **ИСКАНДЕР**

Помнит мир Искандера, его дела. Македония скипетр ему дала. Был сыном Филиппа-царя Искандер. Мечтою о славе его жизнь была.

Когда умер Филипп, Искандер вступил в двадцать первый свой год, был в расцвете сил. Малолюдным, тесным считал он свой край, К соседям завистливый взор обратил.

Увидел богатства, плоды их труда, Собрал войско, повел на их города, Покорил много стран, царей низложил, Истребил народы, посевы, стада.

Много крови в моря и в реки он влил. Без счета невинных на смерть осудил. Осталась недобрая память навек О кровавых делах, что он совершил.

Непокорных покорными сделал он, Свои земли просторными сделал он, Дни светлые ханов, султанов, царей Омраченными, черными сделал он.

Но алчность его становилась сильней, Целый мир вскоре стал мал и тесен ей.

Говорили тогда про него льстецы: "Искандер — владыка владык, царь царей".

Победы его разглашали гонцы, Его слава летела во все концы. Он в далекие страны грозой пошел — Соберут кровавую жатву жнецы.

Беспощаден, смел, кровожаден и зол, Выше туч воспарил Искандер-орел. Цветущие земли, пространства пустынь — Нигде он предела себе не нашел.

Случилось, в одной из бесплодных пустынь Блуждал он, в одной из голодных пустынь. От зноя и жажды, без капли воды Страдал он в одной из безводных пустынь.

Безумели люди и, жизнью томясь, Лишь смерти молили, судьбе покорясь. Хотел Искандер всех мечом умертвить, С мечтою о славе всемирной простясь.

Пал конь под ним, он не вынес беды. Рука опустила поводья узды. Обнял Искандер шею друга-коня,— Поднялся, вдруг видит: блестит луч звезды.

Он идет на луч, но, взамен огня, Там струится ручей, прохладой маня. Губами припал Искандер к роднику — Освежила уста и душу струя.

Поварам он велел в ручей положить Копченую рыбу, от пыли отмыть,—



Иной стала рыба, прекрасной на вкус, Лишь успела вода ее освежить.

Искандер сказал: "Не встречалось такой Мне воды, чтоб сравнить мог с этой водой. Подойдите — и жажды огонь зальем, И пойдем к истокам воды ключевой.

Несомненно, там край богатый найдем, Народ покорим, непокорных убъем, Богатства возьмем и вернемся домой, Безмерную славу добудем мечом".

И, напившись в ручье, напоив коней, Продолжали путь,— и прошло много дней. Шли под звон литавр, в блеске лат и кольчуг, И к небу неслись песни трубачей.

Вот достигли горы — грозна, высока. В ущелье уходит струя родника. Золотые ворота сверкнули вдруг — Встают пред ущельем под облака.

Искандер, в ворота ударил рукой — Далеко прокатился звон золотой. Железная странно немеет рука,— Ворота стоят нерушимой стеной.

Искандер, не знавший преград никогда, Искандер, в боях побеждавший всегда, Всесильным доселе считавший себя, Бессилье познавший, впал в гнев от стыда.

Высоко он поднял меча рукоять, Ударил в ворота, опять и опять. Заглушая голосом звон золотой. "Откройте ворота!"— стал грозно кричать.



За воротами гул шагов прозвучал, Голос сторожа Искандер услыхал. "Повеления нет ворота открывать. Чертог здесь всевышнего",— сторож сказал.

"Я зовусь Искандером — царем царей, Вся земля покорилась воле моей. Непристойно владыке владык стоять, Как просителю, у закрытых дверей!"

"Хвастовство, о царь, не пристало уму. Предел здесь владычеству, царь, твоему. Ты завистлив и алчен, мир тебе мал, Не пытайся расширить его,— к чему?"

"Шел сюда я не день, не месяц, не год,— И если предел здесь, пути нет вперед, И если до края земли я дошел, Дай мне дар, чтоб видел его мой народ".

"Многих ты покорил, но не взял всего,— Вот дар, что ты просишь, прими же его". И падает сверток сквозь щелку ворот, Размером он в палец, но больше того.

Искандер удивился и дар открыл,— Сильней прежнего гнев чело омрачил. В развернутом свертке увидел он кость,— Сколько хочешь лежит их на дне могил!

Не постиг он урока своим умом, Лишь увидел насмешку в даре таком. Далеко от себя он кость отшвырнул. "Не шути так глупо, привратник, с царем!"

При царе был мудрейший из мудрецов — Аристотель, древнейший из мудрецов. "Эта кость не проста, не бросай ее",— Так сказал он, хитрейший из мудрецов.

Он, как в книге, читал мысли всех людей, И советам его внимал царь царей. "Принесут пусть весы, положим на них Кость и золота столько ж,— что тяжелей?"

Царь желанье его оглашает вслух. Обе чашки равны. На одну из двух Положили все золото, что нашлось,— Но в сравнении с костью оно — как пух.

Искандер видит это, он изумлен, Бросает доспехи на золото он. Опускается ниже мертвая кость: Железом был золота груз облегчен.

К мудрецу Искандер вопрос обратил: "Слишком мало сокровищ я накопил,— Перевесила их даже легкая кость. Чем ее перевесить? Как ты б рассудил?"

Аристотель нагнулся, земли взял горсть И посыпал землею мертвую кость,— Чашка с ней поднялась выше той, другой, Легче стала, чем камышовая трость.

Продолжая о виденном размышлять, Обратился к мудрейшему царь опять: "В этом чуде урок, не понятный мне. Объясни: как я должен его понять?"

"Кость — глазничная кость, — таков был ответ — В этом мире сокровищ столь ценных нет, Чтоб насытиться ими мог алчный взор, Лишь земля насыщает глаза вполне. Ненасытность глаз у иных велика, Все им мало, хоть мир весь держит рука. Но умрут они — и для мертвых их глаз Алмаз и сапфир не ценнее песка.

О владыка, не гневайся, дай сказать! Золотые ворота нам не сломать. Хоть, знаю, досада твоя глубока, Здесь предел твоей славы,— славней не стать"

Замолчал мудрец, и сказал царь тогда: "Все дела мои — прах, не стоят труда! Да судит аллах!"— и пошел на закат, И войско за ним повернуло туда.

Закончена повесть — недлинный рассказ, — Поучение в нем найдешь в добрый час. О, влекущийся к славе, не хлопочи: Ничем не насытит, кто алчен, свой глаз.

Жизнь кратка, поманит — и уже ушла. Говори, встретив радость, не "есть"—"была". Если совесть и честь, как товар, продал, Презренны и слава твоя и дела.

Ты стяжаешь себе похвалы глупцов, Окружаешь себя толпою льстецов. Но на шаг отошел — и осмеян ты,— "Вот, скажут, бесчестный, и сроду таков!"

Ничтожные любят себя похвалить,— Где достоинства нет, нельзя прикупить! Говорить о цене своей надо ль тебе? Если есть в тебе свет, он будет светить.

#### МАСГУД

Во имя твое, друг аллаха Махмуд, Начинаю рассказ, и уста не солгуд. Когда был халифом Гарун-аль-Рашид, Жил в Багдаде достойный джигит Масгуд.

Случилось, из дальней поездки домой Возвращался Масгуд дорогой глухой. Вдруг он слышит, на помощь кто-то зовет, Надрывает гортань бессильной мольбой.

Подъехав, видит: грабит вор старика, Занеся над сединами сталь клинка. "Кто б ты ни был, тебя я спасу",— сказал И стиснул ногами коню он бока.

Но увертлив был вор, изменил кинжал — И спаситель едва сам жертвой не стал. Ранен вором Масгуд, старик невредим, Злодей, побежденный Масгудом, бежал.

Посмотрел старик: кровь Масгуда текла По виску, где большая рана была, Подумал: "Добром за добро отплачу, Это — храбрый джигит, менавистник зла".

"Эй, джигит, я в большом пред тобой долгу! Но от платы посильной не убегу. Достоянье мое, мою жизнь ты спас — Отплачу я тебе, джигит, чем смогу.

Я не важный бай, не вельможа большой, Не хан, не батыр, человек я простой; Ты горькую смерть от меня отвратил — Благодарность моя не уйдет со мной.

Я странник по свету и завтра уйду Из печальных мест, где попал я в беду. Но в таком-то месте чуть свет жди меня, Тебя на рассвете я там и найду.

Иди и наказ мой, о друг, соблюдай, Во имя творца день грядущий встречай. Всемогущий аллах да будет с тобой! Дай обнять тебя, мой спаситель, прощай!"

"Но заслуга мо те столь велика. Делу чести служ а моя рука. Тебе помощь нужна была — я помог Приду!"— И покинул Масгуд старика.

В свое время пришел, куда надо, джигит. Уже старец навстречу ему спешит. Масгуда к гробнице он древней привел. Деревцо над гробницей листвой шелестит.

Растет деревцо, а пустыня кругом.
Три плода, уже зрелых, висят на нем:
Белый, красный и желтый — снег, кровь и мед.
"Выбирай, как рассудишь в сердце своем.

Съешь ты белый плод — будешь всех умней, Желтый съешь — будешь первым из богачей, Красный съешь — станешь всем ты женщинам мил,

Все любви будут искать твоей".



Над словами старца подумал джигит, Подумав немного, он так говорит: "Ни того, что бел, ни другого, что желт! Дай мне красный съесть, что, как яхонт, горит".

"Тот иль этот — ты волен сорвать любой, Не жалел бы потом, что взял не другой. Однако скажи мне, достойный джигит: Почему красный плод предпочтен тобой?"

"Плод белый сперва я подумал сорвать, Чтобы умных умней, мудрей мудрых стать: Но буду ль тогда властелином ума? Нет, ум станет мною тогда помыкать.

Не найду себе равных я по уму, А глупцы и невежды мне ни к чему. И теперь немало их вижу вокруг,— Тогда же я другом кого назову?

Не сделаешь умным глупца никогда. Исправлять дураков? Не стоит труда,— Лишь сон потеряешь, тоску наживешь, Не пойдет никакая в глотку еда.

Плод желтый потом захотелось мне съесть. Чтоб богатства вселенной всей приобресть. Но подумал: богаче всех прослыву,— А действительно ль это большая честь?

Богатство поставит меня на виду: Продают люди силу и красоту, Лишь только б чужого богатства урвать,—И на зависть их не наложить узду.

Не трудясь, богатства искать — это стыд. И совесть и ум продавать — это стыд. Бескорыстную дружбу забудь, богач! На богатство друзей менять — это стыд.

Куплю совесть у многих, лишь плату дам, С охотой они уподобятся псам; А не дам ничего, стану сам я псом: Либо люди все псы, либо пес ты сам.

Так не лучше ли выбрать тот из плодов, Тот из трех, что женскую даст мне любовь? Ведь женщин — полмира, их власть велика. Их любовь драгоценней любых даров.

Будет враг у меня, не лишусь я сна: У врага есть мать, дочь, сестра, жена, У жены его также найдется мать — Окажет заступничество хоть одна.

Ни один человек без ссор не живет. О ссоре толкуешь с женой наперед. Если гневен муж, на жену положись: Для гнева и злобы лекарство найдет...

Для того на плечах сидит голова, Чтоб в делах человек мог размыслить сперва. Так и я: рассудил, а потом решил, Взвесил мысли свои и взвесил слова".

Мудрой речи Масгуда старик внимал: "Хорошо ты решил, хорошо сказал! Ум есть у тебя, а богатство придет. Будь счастлив, ты сам свое счастье сорвал!"

Тот чудесный старик был не кто иной, Как владеющий счастьем Кадыр — святой.



Джигита, прощаясь, он благословил, И Масгуд возвратился к себе домой.

"Шамши-жиган" ему прозванье дано, Означает же "Светоч мира" оно А расскажу о нем, в назиданье нам, До потомства дойти было суждено.

×

Но земля и в то время была полна Глупцов и невежд, как во все времена. Они губят разум, добро, красоту, Прекрасная жизнь ими осквернена.

От таких людей чего доброго ждать? Честь, и совесть, и ум — тщетно к ним взывать. Тени славных могил, родная земля! Не будь их, захочешь в земле сам лежать.

Тот Масгуд в свое время везиром стал. Масгуда за мудрость народ почитал. Вот однажды знакомый старец Кыдыр Явился везирю во сне и сказал:

"В день такой-то прольется дождь, ожидай, Вредоносная хлынет из туч вода; Безумным вдруг станет испивший ее,— Но спустя семь дней будет здрав, как всегда.

Осквернятся колодцы, реки, ручьи, А также всех горных потоков струи. Но ты сделай запас здоровой воды — И безумье тогда пощадит дни твои". Пробудившись, Масгуд встал вместе с зарей, Чтоб халифа смутить грядущей бедой. Совместно они обсудили тот сон И к такому-то дню запаслись водой.

Наступил тот день, и дождь с неба полил. Лишился ума, кто в неведенье был. День и ночь на улицах толпы людей — В спорах, в драках шумят, кричат что есть сил.

Словно пьяными все базары полны, В безумцев умнейшие превращены. Везир и халиф с удивленьем глядят, За несчастных не в шутку огорчены.

Уговаривать стали они народ Разойтись по домам, пока срок пройдет: "Переспите безумия страшный час, Бедный разум во сне лекарство найдет".

Но люди, чей разум утратил узду, Бесновались, вопя в свирепом бреду: "И везир и халиф наш сошли с ума,—Убьем их, не то заведут нас в беду!"

Их неистовый вопль дворец потрясал И сердце халифа тревогой сжимал. Чем ярость безумных убийц удержать? "Найди выход, везир!"— халиф приказал.

За разумность хотят нас глупцы убить,— Так не лучше ль ума лишиться, чтоб жить? Омрачился их ум от волшебной воды,— Придется и нам ее, видно испить".



И налили кружки водой дождевой, И безумие разделили с толпой. Теперь, когда стали глупцами они, Каждый славил их мудрость под крик и вой.

К пощаде взывал, кто им смертью грозил,— И халиф их простил, и везир простил. Так случилось, что сброд лишенных ума И умных двоих рассудка лишил.

Вот пример, как всесильна глупость порой. Не пускай свой ум по дорогое чужой. Не много хорошего приобретешь, Слепо следуя за безумной толпой. "Ядролық сынақтар мен экологиялық апаттардан зардап шеккен балалардың" "Ел" Қоры, "Қазақстан" даму Қоры және Қазақтың Орталық акционерлік банкісі "Орталықбанк" балалар мен жасөспірімдерге арнайы Кітапхана шығара бастады. Кітапхананы қазақтың белгілі жазушысы Роллан Сейсенбаев құрған "ЕЛ" баспасы дайындайды.

Кітапхананың тұңғыш кітабіп қазақтың ұлы акындары һәм ойшылдары Абай мен Шәкәрім шығармаларынан бастаған болатынбыз.

Қолдарыңызға тиген Абайдың қазақша-орысша жинағы қазақ халқының адамгерлік ойы мен ақындық даналығының бір биік шыңы болып табылады.

"ЕЛ" баспасы Қазақстандық балаларға арнап әлем халықтарының ертегілері мен аңыздарын, шет тілдерін меңгеретін оқулықтарды, діп, тарих, философия, өпер, туралы кітаптарды шығаруды көздеп отыр. Азия мен Европаның озық жазушыларының көркем шығармаларын да тарту етеміз.

Шст елдердің баспагерлері, айтулы жазушылары мен суретшілері бізбен бірге қызмет жасауға құлшыныстарын білдірді. Балаларға арнап көркем кітаптар шығарумен айналысып жүрген "ЖЕТІ" ассоциациясымен байланыста болмақпыз.

"ЕЛ" баспасы алғашқылардың бірі болып "ядролық" әдебиеттерді де шығара бастайды.

Кітаппардан түскен пайданың бір бөлігі "Ядролық сынақтармен экологиялық апаттардан зардап шеккен балалар" Қорына тұсепн болады. Ол ақша Семей қаласында рак, қан ауруына шалдыққан балаларға арнап салынатын емханаға жұмсалмақ.

Қазақстандағы балалар ұйіне, мектеп-интернаттарға Кітапхана тегін жіберліп отырады.

Өз ойларыңызды, тілек-талаптарыңызды мына тұраққа хабарлаңыздар: 480008 Алматы қаласы, С. Мұқанов көшесі, 235 үй, "ЕЛ" баспасы.

Балаларымыздың, һәм мәдениетіміздің болашақ тағдыры үшін жанын салуға әзір озық ойлы азаматтардың қай-қайсымен де бірлесіп қызмет істеуге әзірміз.

"ЕЛ" шығаратын кітаптарға министірліктерден, шаруашылық орындарынан, мектептерден, жеке адамдардан өтініш қабылдаймыз.

Екі Қордың Кітапханасын шығарудағы басты мақсат Қазақ халкының мәдениетіне өз үлесімізді қосу.

Өзіндік бағыт ұстанған Кітапхана Сіздердің рухани және адамгерлік өмірлеріңізге көмегін тигізсе екен деп тілейміз.

Қымбатты достар, біз Сіздерге бақыт, денсаулық, жаңа табыстар тілейміз!

Роллан Сейсенбаев жазушы, "ЕЛ" Корының Президенті Таир Мансуров "Казақстан" даму Қорының Президенті

Бахытбек Байсеитов Қазақтың Орталық акционерлік банкісі "Орталықбанк" төрағасы Фонд "ЕЛ" ("Дети — жертвы ядерных испытаний и экологических катастроф"), Фонд развития "Казахстан" и Казахский Центральный акционерный банк "Центрбанк" начали выпуск специальной Библиотеки для детей и подростков. Книги Библиотеки будет выпускать издательство "ЕЛ", созданный известным казахским писателем Ролланом Сейсенбаевым.

Библиотеку начали с произведений Абая и Шакарима — двух великих казахских поэтов и мыслителей.

Данный однотомник Абая на казахском и на русском языках является одной из вершин гуманистической мысли и поэтического гения Казахии.

Издательство "ЕЛ" будет выпускать для детей Республики сказки и мифы народов мира, учебные пособия по иностранным языкам, познавательную литературу по религии, истории, философии, и искусству. Художественную литературу ведущих писателей стран Азии и Европы. С нами готовы сотрудничать издатели, ведущие писатели, художники многих стран мира. А также издательство "ЖЕТІ", созданный талантливыми художниками Алма-Аты.

Наше издательское бюро первым начнет издавать "ядерную" литературу.

Часть денег, вырученных от реализации книг, будет передана Фонду "ЕЛ" ("Дети — жертвы ядерных испытаний и экологических катастроф") Эти деньги пойдут на строительство детской клиники "Хоспис" в г. Семипалатинске, где будут лечиться дети, больные лейкомией и раком.

\*Всем детским домам, школам-интернатам книги Библиотеки будут переданы бесплатно.

Ваши пожелания Вы можете отправить по адресу: 480008, г. Алма-Ата, ул. С. Мукапова, дом 235, ЧИП "ЕЛ"

Мы готовы сотрудничать со всеми, кому не безразлична судьба наших детей, родной культуры, всех народов многонационального Казахстана. Мы принимаем заявки на выпускаемые книги от Министерств, организации, школ, детских учреждений, а также отдельных граждан.

Создавая Библиотеку двух фондов, мы хотим внести свою лепту в развитие культурной жизни Казахстана.

От души хотим, чтобы эта уникальная Библиотека помогла Вам в жизни и в Вашем духовном становлении.

Желаем Вам, дорогие друзья, счастья, здоровья, и успехов!

Роллан Сейсенбаев писатель, Президент Фонда "ЕЛ" Таир Мансуров Президент Фонда развития "Казахстан"

Бахытбек Байсеитов Председатель Казахского центрального акционерного банка "Центрбанк"

#### 1. АБАЙ.

Стихи на казахском и русском языках

#### 2. АБАЙ.

Книга Слов. Стихи в 2 томах. На казахском, русском, английском, арабском языках.

#### 3. ХОДЖА НАСРЕДДИН.

Перевод с турецкого на казахский язык.

4. Разговорник на турецко-казахско-русском языках для людей всех возрастов.

#### 5. МОНТЕНЬ.

Философские очерки.

### 6. ДЖЕЙМС ЛЕРАГЕР. РОЛЛАН СЕЙСЕНБАЕВ.

Есть такая земля...

Книга — фото о Семипалатинском ядерном полигоне.

На русском и на английском языках.

#### 7. 5 ПОЭТОВ КАЗАХИИ.

Култеген, Баласагун, Махамбет, Жамбыл, Абай. На казахском языке.

#### 8. ИГРАЙ И УЧИСЬ.

Английский язык для детей.



9. История Казахстана в иллюстрациях (в 6 томах)

10. РОЛЛАН СЕЙСЕНБАЕВ "Трон сатаны". На русском языке.

АЛЬ-ФАРАБИ.
 (философские очерки)

Заявки на книги принимаются по адресу: 480008 Алма-Ата, ул. С. Муканова, 235 Бюро "ЕЛ"

#### мазмуны

| Абай                            | тура       | ль | [ C | :03 | 3 |  | ۰ |   |  |   |   | - | ٠ | ٠ |   |   | 6   |
|---------------------------------|------------|----|-----|-----|---|--|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|-----|
| Карас                           | C03        |    |     | ٠   |   |  |   |   |  | ۰ |   | ٠ |   |   |   | ٠ |     |
| Ескан                           |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   | 124 |
| Масг                            | ұт.        |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   | ٠ |   |   | ٠ | ٠ | 130 |
|                                 |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
|                                 |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
|                                 |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   | _ |   |   |     |
|                                 | СОДЕРЖАНИЕ |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| Спов                            | ი ინ       | A  | бае | 9   |   |  |   | ٠ |  | ٠ | ٠ |   |   |   |   |   | 132 |
| Слово об Абае                   |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| К. Серикбаевой и Р. Сейсенбаева |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| Искандер Перевод 252            |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| Масгут Перевод                  |            |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
|                                 |            | -  |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| Α. Γ                            | лоба       |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |
| A 17                            | 'make      |    |     |     |   |  |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |     |

#### В ИЗДАНИИ КНИГ "ЕЛ" ПРИНИМАЮТ УЧАСТИЕ АССОЦАЦИЯ "ШАМШЫРАК"

## Казахский центральный акционерный банк "ЦЕНТРБАНК"

#### АБАЙ

Книга Слов. Поэмы. Перевод с казахского К. Серикбаевой, Р. Сейсенбаева Алма-Ата: ЕЛ, 1992—272 с.

#### ISBN 5-7667-0432-1

Книга представляет читателю философские эссе-размышления великого казахского поэта и мыслителя Абая.

В знаменитой "Книге Слов" поэт размышляет о земном и о вечном, бережно ведет читателя к Истине, то есть к Богу. Призывает свой народ к разуму и добру, к любви и справедливости.

В книгу входят две исторические поэмы.

#### Книга выпущена к 150 летию Великого Поэта

#### АБАЙ

Книга Слов

Поэмы.

перевод с казахского

Ответственный за выпуск К. Серикбаева Художник Е. Кожабаев

Сдано в набор 27,10.92, Подписано в печать 8.01.93. Формат 70x100 1/32. Бумага тип №1. Гаринтура "Тип Таймс". Печать офсетная. Усл. п. л. 10,96. Усл. кр.-отт. 12,00. Уч изд. л. 10,2. Тираж 100.000 экз. Заказ 619. Цена Договорная

Частное индивидуальное предприятие "ЕЛ" 480004 Алма-Ата, пр. Абылай хана, 60

Фабрика книги производственного объединения полиграфических предприятий КІТАП Министерства печати и массовой информации Республики Казахстан, 480124, г. Алма-Ата, пр. Гагарина, 93.



